
 1 

 

 

ÉTRENNE 2026 

« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE.» 

Croyants, libres pour servir 

 

Introduction 

a. Le premier signe de Jésus est un « portail d'entrée » 

b. L'irruption définitive de Dieu dans l'Histoire 

c. Jésus inaugure une relation d'amour, une alliance de bonté et 
d'abondance 

1. REGARDER - Accueillir les signes des temps 

a. Marie n'était pas une invitée « neutre » 

b. Les défis et les difficultés doivent être reconnus et affrontés, et non 
mis de côté 

c. L'histoire est l’écrin qui révèle l'action de Dieu 

d. Invitation à la réflexion 

2. ÉCOUTER - Enracinés dans la foi en Christ 

a. Les événements doivent être lus et vécus à la lumière du Christ 

b. La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons 

c. Un processus nourri et éclairé par la Parole 

d. Invitation à la réflexion 

3. CHOISIR - Vivre l'appel avec liberté 

a. Une écoute libre en toute confiance 



 2 

b. Chaque action n'a de sens – logos – que dans et à partir de la Parole   
– Logos 

c. Le danger d'une foi qui s'adapte à la culture dominante 

d. Invitation à la réflexion 

4. AGIR - Servir avec une générosité totale 

a. Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ 

b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes 

c. L'audace de la foi 

d. Invitation à la réflexion 

5. 150 ans – Salésiens Coopérateurs : le rêve prophétique de Don Bosco 
continue 

6. Quelques propositions pastorales 

1. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une pédagogie de l'écoute 
personnelle 

2. Marie à Cana : éducatrice de la liberté authentique 

3. L'art de lire les signes des temps avec les jeunes 

4. Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle 

5. Le 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs : un modèle pour 
aujourd'hui 

Conclusion 

 

 



 3 

ÉTRENNE 2026 

« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE » 

Croyants, libres pour servir 

 

Commentaire de l'Étrenne 2026 

 

Bien chers Confrères, 

Filles de Marie Auxiliatrice, 

Tous les Membres de la Famille Salésienne, 

Jeunes, 

 

Chaque année, le rendez-vous avec l’ÉTRENNE offre l'occasion à tous 
les Groupes de la Famille Salésienne de se réunir autour d'un thème 
particulier, de partager et de vivre des moments forts de prière et de réflexion, 
d'écoute et de fraternité. C'est un souhait et une espérance que chaque 
Groupe – et chaque personne qui en fait partie – puisse trouver une nourriture 
pour le chemin, un soutien pour sa propre expérience éducative, pastorale et 
personnelle. 

 

Introduction 

L’ÉTRENNE qui nous a accompagnés l'année dernière, construite 
autour du thème jubilaire de l'espérance, nous a offert à tous l'occasion de 
considérer le mystère du Christ comme source de lumière qui nous aide à 
contempler les merveilles de Dieu dans le moment présent. Nous avons vécu 
des moments qui nous ont fortifiés dans la foi en ce que le Seigneur doit 
encore nous révéler, et nous avons perçu l'espérance comme force du « déjà » 
et comme courage du « pas encore ». Nous avons également contemplé 
comment, pour Don Bosco, la force de l'espérance l'a aidé et soutenu dans 
son cheminement de découverte et de mise en pratique du projet de Dieu. 

Il y a 150 ans, l'espérance était le moteur du cœur pastoral de Don 
Bosco, un cœur capable de lire les signes des temps et de regarder le monde, 
soutenu par la foi en Dieu. La commémoration du cent cinquantième 
anniversaire de la première Expédition Missionnaire Salésienne n'a pas 
vocation à être une célébration limitée à un moment chronologique. En nous 
souvenant de ce moment historique, nous avons contemplé comment l'Esprit 



 4 

de Dieu a trouvé en Don Bosco un cœur ouvert et disponible. La réponse de 
Don Bosco a été une réponse qui a su dépasser une vision étroite et 
autoréférentielle de la vie. 

Don Bosco vivait à Turin, mais son cœur et son esprit habitaient le 
monde entier. Son espérance était fondée sur la certitude qu'une fois le projet 
de Dieu découvert, il n'y a pas d'autre chemin que de suivre sa volonté 
jusqu'au bout. En contemplant la vertu théologale de l'espérance qui animait 
sa vie, nous pouvons entrevoir ce que ses premiers disciples ressentaient déjà 
et commentèrent plus tard : Don Bosco un homme de foi, Don Bosco un 
croyant, « Don Bosco avec Dieu ». 

Cette année, je voudrais proposer comme Étrenne le thème de la foi. 
Ce thème est apparu progressivement mais clairement lorsque, au début du 
mois de juin 2025, les différents Groupes de la Famille Salésienne se sont 
réunis pour la Consulte Mondiale. Les réflexions partagées ont indiqué le 
thème de la foi : non seulement comme une continuation naturelle de 
l’espérance mais comme son « fondement ». Si la force de l'espérance se fonde 
sur la foi, une vie vraiment pleine d'espérance ramène à une relation de foi 
plus profonde et plus authentique avec Jésus, le Fils du Père, fait homme 
pour nous et qui continue d'être présent au milieu de nous avec la force de 
l'Esprit. Ce sera donc comme un pèlerinage dans la foi de toute la Famille 
Salésienne : ensemble pour nous renouveler, ensemble pour vivre dans le 
monde comme chrétiens (et « salésiens »). 

Dans sa première Encyclique Lumen fidei,1 le Pape François avance 
des idées très pertinentes à cet égard. Tout d'abord, comme introduction 
générale au thème de la foi, il nous invite à corriger notre regard : ne pas 
considérer la foi comme quelque chose de théologiquement éloigné, mais 
comme « une lumière à découvrir ». Croire, vivre de la foi signifie vouloir 
marcher dans la lumière. La foi est donc le fondement que nous avons et le 
chemin que nous entreprenons parce que nous voulons vraiment vivre la vie 
d'une manière belle et saine. Embrasser la foi exprime ce désir profond de 
vivre dans la lumière, en refusant de vivre dans l'obscurité, le vide, 
l'insignifiance. Le Pape François écrit que nous voulons suivre cet appel à 
« récupérer le caractère particulier de lumière de la foi, parce que, lorsque 
sa flamme s’éteint, toutes les autres lumières finissent par perdre leur 
vigueur. La lumière de la foi possède, en effet, un caractère singulier, étant 
capable d’éclairer toute l’existence de l’homme. » (n. 4) 

Cette première invitation nous interpelle directement lorsque nous 
reconnaissons que notre mission est d'éduquer à la foi et dans la foi. Le défi 
qui surgit immédiatement est très clair : comment pouvons-nous le faire si 

 
1 PAPE FRANÇOIS, Lettre Encyclique Lumen fidei [La Lumière de la Foi] (2013). 



 5 

cette source de lumière en moi s'éteint ? Comment rester serein quand on 
réalise qu’éteindre la lumière de notre cœur revient finalement à laisser les 
jeunes et tous ceux que nous accompagnons dans les ténèbres les plus 
épaisses ? 

De plus, cette lumière possède certaines caractéristiques qui méritent 
d'être soulignées. Ces caractéristiques se présentent comme un soutien 
nécessaire dans les moments difficiles et éprouvants du chemin de la foi. 

Tout d'abord, en raison de sa puissance, la lumière de la foi « ne peut 
provenir de nous-mêmes, elle doit venir d'une source plus originaire ; elle 
doit venir, en définitive, de Dieu. » (n. 4) Il ne s'agit pas vraiment d'offrir des 
choses humaines, intelligentes et professionnelles, mais bien plus encore. Dès 
lors, cette lumière n'est pas la nôtre, elle nous est accordée. 

Il y a un deuxième aspect, fruit de cette extraordinaire gratuité divine ; 
et le Pape François le décrit en des termes à la fois profonds et tendres : « La 
foi naît de la rencontre avec le Dieu vivant, qui nous appelle et nous révèle 
son amour, un amour qui nous précède et sur lequel nous pouvons nous 
appuyer pour être solides et construire notre vie. » La foi n'est pas un produit. 
Elle naît non pas tant « de la rencontre avec Dieu », mais plutôt « dans la 
rencontre avec Dieu ». Une rencontre qui doit être vécue comme une 
expression de liberté totale et comme source inépuisable qui nous nourrit de 
sa lumière. 

Cette brève introduction jette déjà les bases nécessaires pour inscrire 
le thème de la foi dans une dynamique relationnelle. Une dynamique qui 
est typique de notre charisme salésien. L'expérience de la foi dans la rencontre 
avec Jésus, Fils de Dieu, apparaît comme l'épine dorsale de nos actions par 
la puissance de son Esprit. À travers cette énergie trinitaire, nous sommes les 
premiers bénéficiaires de ce don qui donne forme et sens à tout ce que nous 
sommes, et par conséquent à tout ce que nous faisons et proposons pour le 
salut des jeunes. 

 

« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE » 

Croyants, libres pour servir 

Laissons-nous guider, cette année, par une phrase de l'Évangile de 
Jean prononcée par Marie au tout début de cet Évangile même. Dans ce qui 
devait être une belle fête de mariage, une difficulté survient : il n’y a plus de 
vin. Face à un possible échec de la fête, Marie réagit du fond du cœur : il faut 
intervenir. Et ce que Marie fait, c'est simplement présenter la situation réelle 
à Jésus. Mais son heure, celle de Jésus, n'est pas encore venue. Marie, la 



 6 

mère attentive, avec une grande sérénité, invite les serviteurs à écouter 
simplement ce que Jésus leur dira quand « son heure » sera venue.  

Cette année, je vous propose de répondre à l'invitation de Marie, avec 
la même disponibilité et la même liberté que celle que nous voyons chez les 
serviteurs. Nous aussi, membres des différents Groupes de la Famille 
Salésienne, nous devons nous rappeler la vérité de notre choix et de notre 
identité : nous sommes des serviteurs, seulement des serviteurs. Et Marie 
nous dit aussi aujourd'hui : « Tout ce qu'il vous dira, faites-le. » Quoi que 
Jésus nous dise, il nous suffit de l'accueillir, de l'assumer et de le vivre, sans 
si et sans mais. 

Je vous invite tous, chers frères et sœurs, après avoir fait l'expérience 
de la force de l'espérance, de cette « espérance qui ne déçoit pas », à laisser 
les paroles de Marie toucher nos cœurs, et à prêter notre regard et notre 
écoute à Jésus, à ce qu'il nous dira, dans la conscience et la joie d'être des 
serviteurs. 

Laissons-nous soutenir par la même foi en remplissant les jarres à ras 
bord, et en apportant l'eau transformée en vin aux réalités quotidiennes que 
nous vivons et partageons avec tous. Puisque beaucoup d'entre nous se 
trouvent en première ligne dans des situations difficiles et des situations 
critiques, nous reconnaissons le risque d'une foi faible, parfois même absente, 
avec les conséquences dramatiques que nous constatons alors, d'un manque 
de partage du « vin » de la bonté, de l'empathie et de l'amour. 

Évangile selon saint Jean 2,1-11 

1 Le troisième jour, il y eut un mariage à Cana de Galilée. La mère de 
Jésus était là. 2 Jésus aussi avait été invité au mariage avec ses 
disciples. 3 Or, on manqua de vin. La mère de Jésus lui dit : « Ils n’ont 
pas de vin. » 4 Jésus lui répond : « Femme, que me veux-tu ? Mon heure 
n’est pas encore venue. » 5 Sa mère dit à ceux qui servaient : « Tout ce 
qu’il vous dira, faites-le. » 6 Or, il y avait là six jarres de pierre pour les 
purifications rituelles des Juifs ; chacune contenait deux à trois mesures, 
(c’est-à-dire environ cent litres). 7 Jésus dit à ceux qui servaient : 
« Remplissez d’eau les jarres. » Et ils les remplirent jusqu’au bord. 8 Il leur 
dit : « Maintenant, puisez, et portez-en au maître du repas. » Ils lui en 
portèrent. 9 Et celui-ci goûta l’eau changée en vin. Il ne savait pas d’où 
venait ce vin, mais ceux qui servaient le savaient bien, eux qui avaient 
puisé l’eau. Alors le maître du repas appelle le marié 10 et lui dit : « Tout 
le monde sert le bon vin en premier et, lorsque les gens ont bien bu, on 
apporte le moins bon. Mais toi, tu as gardé le bon vin jusqu’à 
maintenant. » 11 Tel fut le commencement des signes que Jésus accomplit. 



 7 

C’était à Cana de Galilée. Il manifesta sa gloire, et ses disciples crurent 
en lui. 

Entrons dans le vif du passage qui a inspiré le titre de l'ÉTRENNE, avec 
la méditation sur le premier « signe » que Jésus accomplit à Cana de Galilée, 
tel que le raconte Jean (2,1-11).  

Trois brèves réflexions introductives nous offrent la clé 
« herméneutique » qui rend le passage significatif pour notre expérience 
personnelle et communautaire. 

a. Le premier signe de Jésus est un « portail d'entrée » 

Lors d'une de ses audiences, le Pape François commente ce passage à 
l’aide d’une image très concrète. Il dit que le premier signe de Jésus est « une 
sorte de "portail d'entrée", dans lequel sont inscrits des mots et expressions 
qui éclairent le mystère tout entier du Christ et ouvrent le cœur des disciples 
à la foi.»2 Le premier signe de Jésus n'est pas un spectacle à admirer, mais 
plutôt une invitation adressée au cœur de chaque croyant. Elle appelle à des 
attitudes qui assurent l'accueil de la proposition de foi en Lui, comme évoqué 
à la fin du passage : « et ses disciples crurent en lui » (v. 11). Ce premier 
signe à Cana va d'emblée au cœur du message de Jésus : l'invitation à miser 
notre vie sur sa parole. « Cana » est – aujourd'hui – la maison où nous vivons, 
le travail où nous vivons notre mission, le groupe de jeunes, les enseignants, 
les parents que nous accompagnons. Nous sommes les serviteurs et les 
disciples des diverses expériences concrètes et quotidiennes. 

Et comme à Cana, Marie continue aujourd’hui encore à avoir une 
mission fondamentale et fondatrice dans ce processus. C'est elle qui, en 
marchant avec nous, nous invite à faire le pas de la foi, une foi librement 
assumée pour être d'authentiques serviteurs. Et ce même processus, fait de 
foi,  de liberté et  de service, est le même que celui que Don Bosco a vécu tout 
au long de sa vie. Même Don Bosco, dès le rêve des 9 ans, reconnaît Marie 
comme Mère et Maîtresse de vie qui l'a soutenu dans sa foi, qui lui a donné le 
courage d'être un serviteur gratuit pour les jeunes dans le domaine qu'elle lui 
a indiqué. 

b. L'irruption définitive de Dieu dans l'Histoire 

Le Pape Benoît XVI propose un deuxième point de réflexion, à partir des 
paroles qui introduisent ce premier signe : « Le troisième jour, il y eut un 
mariage à Cana de Galilée. » (v.1) 

 
2 PAPE FRANÇOIS, Audience générale, 8 juin 2016 : 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/pap
a-francesco_20160608_udienza-generale.html  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html


 8 

Dans son livre Jésus de Nazareth, le Pape Benoît XVI dit que nous 
sommes ici au cœur du mystère de Dieu qui se manifeste. L'indication de l'heure 
est un symbole de toute l'action de Dieu dans l'histoire. Le « troisième jour » 
communique l'anticipation de l'accomplissement de l'histoire du salut qui 
advient dans la résurrection du Christ, le troisième jour. Nous assistons en 
ce moment précis, dit le Pape, « à l'irruption définitive de Dieu sur la terre ».3 
Cana est un lieu qui contient de manière humble et cachée l'accomplissement 
du projet de l'amour de Dieu pour l'humanité. Cana est tout lieu où nous 
sommes envoyés, en tant qu’espace où Dieu continue de se rendre présent à 
travers ceux qui écoutent sa parole, la croient et la vivent. 

Cette réflexion a une portée vraiment significative pour nous. Si « Cana » 
est chaque lieu où nous vivons, alors nous sommes ceux que le Seigneur 
appelle à être signes et porteurs de son amour pour les jeunes, pour 
l'humanité. Certes, « l'irruption de Dieu sur la terre » ne dépend pas de nous, 
mais il nous est donné la possibilité de la faciliter comme un don librement 
reçu et librement accueilli. Chaque action que nous vivons de manière 
généreuse participe à ce projet de Dieu... mais même notre résistance ou notre 
rejet risque de priver les autres de ce « bon vin ». 

c. Jésus inaugure une relation d'amour, une alliance de bonté et 
d'abondance 

Un troisième point introductif, également tiré du Pape Benoît XVI : 
l'ambiance de la fête des noces est la dimension la plus appropriée qui 
caractérise la relation de Dieu avec toute l'humanité, l'alliance nuptiale par 
excellence.4 

Nous nous rendons vraiment, compte que Jésus ne vient pas 
simplement nous délivrer un message. À travers ce premier signe, ce que 
Jésus s'apprête à inaugurer, c'est une relation d'amour, une alliance de bonté 
et d'abondance. Jésus nous invite à entrer dans une relation vivante et 
vivifiante. Avec lui, nous habitons un espace sacré où, tout d'abord, nous 
découvrons que nous sommes aimés. Dans cette relation d'amour, nous 
sommes positivement mis au défi et encouragés à le suivre. 

Reconnaissant que nous sommes toujours à la recherche de ce « bon 
vin » qui ne manque jamais, il n'y a qu'un seul chemin à suivre, celui indiqué 
par Marie : « Tout ce qu’il vous dira, faites-le ». Les noces, d'une part, 
inaugurent une réalité nouvelle et, d'autre part, scellent l'alliance nouvelle et 
éternelle. 

 
3 JOSEPH RATZINGER-BENOÎT XVI, Jésus de Nazareth, Libreria Editrice Vaticana, Cité 

du Vatican, 2007, p. 292. 
4 Ibidem. 



 9 

Nous pouvons dire que l’expérience de Cana est un véritable « sein 
maternel » dans lequel la fidélité de Dieu vient à notre rencontre, complétant et 
portant à son achèvement la recherche d’amour par l’homme. Cela signifie que 
lorsque le moment est venu, on répond à la proposition de Jésus en obéissant 
(ob-audire), à l'écoute de la foi vécue fidèlement. 

Le banquet devient ainsi l'autel qui distribue abondamment le vin 
nouveau de la Parole. Une distribution généreuse, fruit d'une foi vécue dans 
la liberté. À l'invitation de Marie, cette vie éclairée par la Parole de Jésus est 
vécue sous forme de service pour le bien de tous, avec une pleine disponibilité 
du cœur. 

À la lumière du texte des noces de Cana, l’ÉTRENNE 2026 nous soumet 
divers défis. Je suis convaincu que l'appel lancé à chaque Groupe de la 
Famille Salésienne pour vivre son propre charisme trouve dans ce passage de 
l'Évangile d'autres stimuli à vivre en faveur des jeunes et de tous ceux qui 
partagent la mission salésienne. Non seulement cela, mais aussi pour servir 
de nombreuses personnes dans différentes parties du monde à qui le Seigneur 
demande d'apporter le vin de l'espérance, la joie de la communion. 

 

1. REGARDER - Accueillir les signes des temps 

Un premier appel que je vous invite à accueillir et à méditer concerne 
l'attitude de Marie : la femme attentive à ce qui se passait autour d'elle. 
L'Évangile nous dit simplement que « Le troisième jour, il y eut un mariage à 
Cana de Galilée. La mère de Jésus était là. » (v.1) L'Évangile ne donne pas 
d'autres informations. Mais lorsque nous écoutons ces quelques paroles et 
que nous les relions à sa réaction, nous commençons à entrevoir certains 
éléments significatifs du cœur de Marie. 

a. Marie n'était pas une invitée « neutre » 

La présence de Marie était une présence attentive et s’intéressant à tout 
ce qui se passait autour d'elle. Au sens figuré mais significatif, on peut dire 
que Marie a accueilli avec enthousiasme le temps et l'histoire de ceux 
qui l'avaient voulue comme invitée à leur mariage. Marie pouvait 
tranquillement se sentir comme une personne qui n’avait pas à intervenir, 
même si elle pressentait la triste conséquence du manque de vin. Pourtant, 
elle a choisi de ne pas rester indifférente.  

Voici un premier aspect sur lequel nous sommes appelés, en tant que 
disciples de Jésus, à nous poser la question suivante : dans quelle mesure 
nous sentons-nous interpellés par rapport aux événements de l'histoire que 
nous vivons et dans les lieux que nous habitons ? Quelle position adoptons-
nous alors que nous pouvons aussi choisir de rester à distance parce que 



 10 

pour certaines choses, « ce n'est pas à moi de », « ce n'est pas de ma 
responsabilité » ? À la lumière de ce que Marie a fait, face aux défis qui nous 
entourent, nous nous sentons profondément et personnellement interpellés. 
Dans une culture de l'anonymat et de l'indifférence, nous reconnaissons que 
nous risquons nous aussi de vivre des choix sous la bannière du 
« politiquement correct » ! 

Accueillir le temps et l’histoire comme attitude existentielle implique 
certaines exigences que nous ne pouvons saisir et assumer qu’à la lumière de 
la foi au Christ. 

Dans le domaine éducatif et pastoral, ce choix de Marie nous rappelle 
avec force et douceur de ne pas tomber dans l'indifférence qui non seulement 
justifie les choses, mais les encourage aussi passivement et indirectement. 
Combien de fois ne voyons-nous pas même des personnes dites « d'Église » se 
replier sur leur propre bien-être, face au sort des réfugiés, des pauvres et des 
personnes vulnérables, les considérant comme une nuisance et un déchet ? 

b. Les défis et les difficultés doivent être reconnus et affrontés, et 
non mis de côté 

C'est ce que Marie a fait à Cana. Combien de fois ne nous arrive-t-il pas 
que, face à des situations difficiles imprévues, au lieu de les affronter avec la 
force de la sérénité et de la passion apostolique, nous nous en éloignions en 
nous justifiant trop facilement ! Le danger est que, peu à peu, cette inertie 
pastorale devienne une « culture » parmi nous aussi. Nous attendons – et nous 
exigeons – que les autres fassent leur part ; peut-être les blâmons-nous, et 
croyons-nous ainsi que nous anesthésions notre conscience, en feignant de 
croire que nous, nous n'avons rien à offrir, ou que nous n’avons pas à nous 
remettre en question. 

Quand les pauvres frappent à la porte, nous n'avons pas le droit de faire 
comme si de rien n'était. Pour notre père et maître Don Bosco, sa réponse ne 
partait pas d’un calcul de moyens, mais de la disponibilité de son cœur qui 
était en phase avec les jeunes de son temps. Dès le début, il a été animé par 
le désir d'entrer en contact avec eux, pauvres et nécessiteux qu'ils étaient. 
Gardons-nous de nous laisser entraîner dans la perspective d'une vie 
consacrée et pastorale fortement influencée par une mentalité bourgeoise et 
sélective. Ce n'est pas nous qui choisissons les pauvres ; les pauvres nous 
sont envoyés par la Providence. Accueillir les jeunes pauvres et faire tout ce 
que nous pouvons pour eux est un appel que nous devons prendre au sérieux. 

c. L'histoire est l’écrin qui révèle l'action de Dieu 

Une troisième leçon que nous tirons de l’action de Marie est la 
conscience que dans les petits et humbles moments, vécus avec générosité, 



 11 

l’histoire devient un écrin qui révèle l’action de Dieu. Une simple attention 
maternelle – une invitation pleine de sollicitude aux serviteurs – prépare le 
terrain pour l'heure de Jésus, pour son premier signe. Comme le Seigneur 
nous surprend lorsque nous sommes attentifs aux détails de l'existence 
humaine, surtout auprès des pauvres et des nécessiteux ! Combien de vies 
n’ont-elles expérimenté le baume de la miséricorde de Dieu à travers des 
gestes attentionnés d'éducateurs et éducatrices qui, avec une bonté 
maternelle, ont offert un sourire, un mot d'encouragement, plutôt que des 
regards de condamnation ou des paroles humiliantes ! 

Toute l'expérience de Don Bosco nous enseigne que « la cour de 
récréation », à la fois physique et métaphorique, est le lieu où se révèle la 
bonté de Dieu. Nous communiquons la bonté affectueuse (« amorevolezza ») 
en la vivant sereinement lorsque nous sommes présents parmi et pour les 
jeunes qui se sentent alors reconnus, appréciés et aimés. Le partage se 
construit dans la relation avec nos collaborateurs et collaboratrices lorsqu'ils 
nous sollicitent pour « cinq minutes » d'écoute. La sagesse pastorale et 
éducative se manifeste dans des gestes quotidiens, vécus avec un cœur 
ouvert, disponible, attentif et affectueux. 

Il convient de rappeler ici une réflexion plus actuelle que jamais offerte 
par le Salésien Dominic Veliath sur le contexte de l'Asie du Sud.5 Il écrit : 

« Le charisme salésien est toujours en pèlerinage. Tout pèlerinage 
comporte un certain niveau de risque. Parfois l'on est confronté au défi 
de s'aventurer sur un chemin qui peut sembler encore inexploré. C'est 
dans ce contexte que chaque Salésien, y compris celui de l'Asie du Sud, 
confiant en la présence constante de l'Esprit de Dieu, enraciné dans le 
charisme salésien et en communion fraternelle avec toute la 
Congrégation Salésienne, est appelé à poursuivre son chemin avec un 
peu de cette confiance qui a été décrite avec une grande acuité par le 
poète Antonio Machado dans son poème Caminante no hay Camino : 
" Toi qui marches, il n'existe pas de chemin, le chemin se fait en 
marchant. " »6 

 
5 DOMINIC VELIATH, Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context in 

Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; cf. 
https://www.salesian.online/wp-
content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_wi
th_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf 

6 Idem, p.207. L'original est en anglais : The Salesian charism is still on a 
pilgrimage. Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is 
challenged to venture along what may seem as yet an uncharted course. It is in 
this setting that every Salesian, including the Salesian in the South Asian context, 
confident in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian 
charism and in fraternal communion with the Salesian congregation at large, is 

https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf


 12 

Marie, la femme attentive à ce qui se passait autour d'elle, nous 
invite à ne pas rester distants, indifférents aux besoins de ceux que le 
Seigneur nous demande d'accompagner. 

d. Invitation à la réflexion 
- En tant que Communautés et Groupes, demandons-nous s'il existe 

des espaces et des moments où nous réfléchissons ensemble à la 
pauvreté qui nous entoure. 

- Demandons-nous si notre style de vie est vraiment un témoignage 
authentique pour ceux qui nous connaissent, pour ceux que nous 
servons, parfois vraiment pauvres de corps et d'esprit. 

- Demandons-nous si les pauvres sont des numéros et un objet 
d'idéologie et de stratégie pastorale, ou si nous sommes leurs 
serviteurs avec les moyens dont nous disposons. À quel point 
sommes-nous généreux avec nos « cinq poissons et deux pains » ? 

 

2. ÉCOUTER - Enracinés dans la foi en Christ 

Marie, attentive à ce qui se passait autour d'elle, dit aux serviteurs : 
« Tout ce qu'il vous dira, faites-le. » (v.5) L'invitation est claire et simple. Mais 
nous savons que c'est aussi très difficile. Il ne s'agit pas seulement de 
reconnaître les événements avec leurs urgences et leurs besoins, mais de les 
lire à la lumière de la foi en Christ. La plupart du temps, nous faisons bien la 
lecture des événements, de manière professionnelle et compétente, avec des 
analyses généralement bien développées et précises, à un niveau – pour ainsi 
dire – « horizontal ». Mais pour nous qui suivons Jésus, ce niveau – qui ne 
doit jamais manquer – doit absolument être accompagné du niveau 
« vertical ». Comme il est facile pour nous, pour répondre à diverses urgences, 
de nous lancer dans une activité frénétique en faveur des pauvres et des 
nécessiteux et, à la longue, de finir souvent par être aspirés dans un tourbillon 
d’activisme qui ne nous laisse pas le temps de regarder les visages de ceux 
que nous souhaitons servir, ou même le visage de Celui qui nous a appelés à 
les servir en Son nom ! 

a. Les événements doivent être lus et vécus à la lumière du Christ 

Marie invite à une réponse qui corresponde sûrement à la difficulté 
inattendue, mais avec une indication très claire : « Tout ce qu’il vous dira, 

 
called to continue his journey with a little of that trust which has so insightfully 
been described by the poet Antonio Machado in his poem Antonio Machado in his 
poem Caminante no hay Camino: “Wayfarer! There is no way. The way is made by 
walking”. 



 13 

faites-le. » L'accent principal n'est pas mis sur ce qui doit être fait, mais sur 
Celui qui dit ce qui doit être fait ! Les événements doivent être lus et affrontés 
à la lumière du Christ. C'est une indication indispensable comme une source 
d'énergie réelle pour ceux qui croient. Il existe différentes façons de répondre 
à la pauvreté. Le croyant opte pour ceci : agir sur la base de la Parole de Jésus. 
Pour le croyant en Christ, ce que tant de saints de la charité ont transmis par 
leur vie et leur témoignage est valable. Notre père Don Bosco lui-même l'a 
transmis de manière claire : agir au nom de Jésus. 

Il est très important pour nous de voir combien les premiers Salésiens 
ont conservé dans leur mémoire la figure de Don Bosco, en particulier dans 
ses traits spirituels et mystiques les plus profonds. Dans un article des  
Constitutions Salésiennes, l'article 10, qui ouvre la section sur l'esprit 
salésien, nous trouvons la synthèse de cet appel que Don Bosco a vécu 
authentiquement : 

Article 10 : 

« Don Bosco a vécu et nous a transmis, sous l’inspiration de Dieu, un 
style original de vie et d’action : l’esprit salésien. 

La charité pastorale en est le centre et la synthèse ; elle est marquée 
par le dynamisme juvénile qui se manifestait avec tant de force en notre 
Fondateur et aux origines de notre Société. C’est un élan apostolique 
qui nous fait chercher les âmes et ne servir que Dieu seul. » 

b. La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons 

Dans cette dynamique, enracinée dans le Christ, se déclenche une 
expérience qui nous fait progressivement révéler le dessein de Dieu. La volonté 
de Dieu émerge de l'intérieur de notre collaboration aux événements que nous 
vivons en Lui et à cause de Lui. Et lorsque nous sommes sincères et que nous 
agissons à partir de son regard, le Seigneur de la vie nous surprend toujours 
de la manière la plus inattendue. Croire n'est donc pas un choix qui garantit 
les succès et les triomphes ; croire, c'est se confier entre ses mains, c'est 
grandir dans la certitude absolue qui vient d'un cœur guidé par la Divine 
Providence. Si la logique du calcul prend la place de ce choix radical, alors 
tout prend une autre direction, dont nous ne connaissons pas le but. Marie 
demeure le guide absolument fiable. Telle elle a été et telle elle continue d’être. 

Dans l'épisode de l'Évangile sur lequel nous méditons, en effet, nous ne 
trouvons pas un mot de doute ou de méfiance, ni même simplement de 
résignation de la part des serviteurs : seulement des gestes de confiance, une 
confiance pleine et totale : 

« Sa mère dit à ceux qui servaient : "Tout ce qu’il vous dira, faites-le." Or, 
il y avait là six jarres de pierre pour les purifications rituelles des Juifs ; 



 14 

chacune contenait deux à trois mesures, (c’est-à-dire environ cent litres). 
Jésus dit à ceux qui servaient : "Remplissez d’eau les jarres." Et ils les 
remplirent jusqu’au bord. Il leur dit : "Maintenant, puisez, et portez-en au 
maître du repas." Ils lui en portèrent. » (vv.5-8) 

Ce sont des versets qui communiquent – dans le silence total des 
protagonistes – une disponibilité, une promptitude et une générosité qui 
peuvent aussi nous laisser un peu perplexes. Au contraire ! C'est la réaction 
de ceux qui choisissent de miser sur la Parole entendue. C'est la position de 
ceux qui croient vraiment. C'est le choix de ceux qui ne sont pas là pour poser 
des questions ou, pire encore, des conditions. Voilà, le serviteur fidèle ! 

c. Un processus nourri et éclairé par la Parole 

Finalement, nous saisissons un fait que nous, croyants, ne pouvons 
pas ignorer : c'est un processus qui tient parce qu'il est continuellement 
nourri et éclairé par la Parole. Tout interpréter à la lumière de Dieu et 
contempler sa volonté dans les événements qui se déroulent devant nous n'est 
pas un fait automatique. Interpréter toute chose à la lumière de Dieu et 
contempler sa volonté dans les événements qui se déroulent devant nous n’est 
pas une évidence. Cela exige un cœur à l'écoute de la puissance de la Parole. 
C'est un besoin que, dans une culture comme la nôtre, où l'efficience prime 
sur l'efficacité et où le résultat est considéré plus important que le processus, 
nous risquons constamment de sous-estimer, passant directement à l'action, 
même avec les meilleures intentions. Il en résulte que le point de référence – 
la Parole méditée et contemplée – s'affaiblit de plus en plus et, à la longue, 
finit même par être considéré comme une perte de temps. 

Combien de fois entendons-nous, même dans nos communautés 
religieuses, que nous n'avons pas le temps de méditer parce que nous sommes 
très occupés par des engagements pastoraux ? Et plus les engagements sont 
grands, plus nous abandonnons l'amitié avec la Parole. Il en résulte, 
malheureusement, une autoréférentialité pastorale qui se renforce au nom de 
l'action et des engagements pastoraux. En correspondance avec ce que le Pape 
François a défini un jour comme la « mondanité spirituelle », nous courons 
un risque très similaire, l'impasse de la « mondanité pastorale ». C'est-à-dire 
que nous faisons l'œuvre de Dieu avec de grands efforts, mais à long terme, 
nous oublions ce Dieu qui nous a initialement appelés à le servir. Quelle 
tragédie quand, croyant servir Dieu à travers les pauvres, nous finissons par 
justifier son inutilité même. Nous finissons par ériger nos propres projets 
pastoraux en idoles !  

Je voudrais offrir ici une réflexion sur la force et la centralité de la Parole 
d'une sainte de la charité que beaucoup d'entre nous ont rencontrée : Mère 



 15 

Teresa de Calcutta. Elle a écrit à ses sœurs – et à tous les Missionnaires de la 
Charité – des paroles qui sont aussi valables pour nous aujourd'hui : 

« Je m’inquiète de ce que certains d’entre vous n’aient pas encore 
vraiment rencontré Jésus – seul à seul - vous et Jésus seulement. Nous 
pouvons certes passer du temps à la chapelle, mais avez-vous perçu – 
avec les yeux de l’âme – avec quel amour il vous regarde? Avez-vous 
vraiment fait connaissance avec Jésus vivant, non pas à partir de livres 
mais pour l’avoir hébergé dans votre cœur ? Avez-vous entendu ses 
mots d’amour ? (...) N’abandonnez jamais ce contact intime et quotidien 
avec Jésus comme une personne réelle vivante, et non pas comme une 
pure idée. Comment pourrions-nous passer un seul jour sans écouter 
Jésus dire "Je t’aime" (…) C’est impossible ! Notre âme en a besoin 
autant que notre corps a besoin de respirer. Sinon, la prière meurt et 
la méditation dégénère en simple réflexion. Jésus veut que chacun de 
nous l’écoute, lui qui vous parle dans le silence du cœur. Soyez attentifs 
à tout ce qui pourrait empêcher ce contact personnel avec Jésus 
vivant. »7 

L'invitation chaleureuse de sainte Teresa de Calcutta s'adresse à tous 
ceux qui veulent faire de la foi la source de leur identité et de leurs actes. Être 
croyants nous place au cœur de l'histoire afin que, en tant que protagonistes, 
nous accueillions et vivions l'histoire et dans l'histoire à la lumière du Christ. 
Ce n'est qu'ainsi – alimentés et nourris par la Parole – que nous pourrons voir 
avec étonnement comment la volonté de Dieu apparaît plus claire à nos yeux. 

d. Invitation à la réflexion 
- Reconnaissons-nous combien il est facile de répondre aux besoins 

des pauvres et d'offrir des processus éducatifs et pastoraux sans 
une lecture humaine et spirituelle préalable de la situation ? 

- En tant que Communautés et Groupes, reconnaissons-nous 
l'urgence du courage de « perdre » du temps à réfléchir et à prier 
avant d'agir ? La valeur des propositions réside dans les racines qui 
nourrissent l'arbre afin qu'il donne des fruits bons et durables. 

- Avons-nous intériorisé que le service des pauvres est une 
conséquence de notre rencontre avec le Christ, parce qu'ils sont 
eux-mêmes ceux qui nous ramènent à Lui pour les servir encore 
plus ? 

 
7 Extrait de la lettre que Mère Teresa a écrite à toute la Famille des Missionnaires 

de la Charité, pendant la Semaine Sainte de 1993 – 25 mars, voir : R. 
Cantalamessa, La Troisième prédication de l'Avent, le 19 décembre 2003 : 
« Connaissez-vous Jésus vivant ? » 



 16 

- Réalisons-nous constamment que le danger de la « mondanité 
pastorale » finit par nourrir notre ego avec, pour conséquence, qu'au 
lieu de servir les pauvres, nous finissons par nous servir des 
pauvres ? 

 

3. CHOISIR - Vivre l'appel avec liberté 

L'histoire du « signe » de Cana offre des perspectives supplémentaires 
qui éclairent davantage notre expérience de foi vécue, servant de guide et de 
rappel pour nos cheminements éducatifs et pastoraux. Les serviteurs 
écoutent, accueillent et obéissent, comme Marie le leur avait demandé. Leur 
attitude et leurs choix sont comme la réalisation d'une autre déclaration de 
Jésus lorsque, dans le fameux épisode de l’Évangile de Luc, « une femme éleva 
la voix au milieu de la foule pour lui dire : "Béni soit le sein qui t'a porté et le 
sein qui t'a allaité!". Alors Jésus lui déclara : "Heureux plutôt ceux qui 
écoutent la parole de Dieu, et qui la gardent !". » (Lc 11,27-28) 

Voilà la clé. Il est important et crucial de se sentir partie prenante de 
l'histoire humaine, en accueillant et en « lisant » les signes des temps ; il est 
absolument nécessaire d'être enraciné dans la foi en Christ. Mais la vérité de 
ces deux attitudes est beaucoup plus évidente lorsque nous accueillons et 
vivons la Parole. Alors se dessine le chemin d'une foi authentique, marqué par 
une croissance saine et solide. 

a. Une écoute libre en toute confiance 

Le tournant est mis en évidence par cette écoute libre marquée par une 
confiance totale. Les phrases de l'Évangile ont une charge très forte et un sens 
toujours actuel. 

« Jésus dit à ceux qui servaient : "Remplissez d’eau les jarres." Et ils les 
remplirent jusqu’au bord. Il leur dit : "Maintenant, puisez, et portez-en au 
maître du repas." Ils lui en portèrent. » (Jn 2, 7-8) 

Quand on fait confiance à Jésus, il n'y a pas de place pour autre chose. 
Au contraire, la disponibilité humaine devient encore plus pleine et plus 
joyeuse, plus prête et plus généreuse. L'auteur de l'Évangile offre un détail 
que, en tant qu'éducateurs et pasteurs, nous ne pouvons manquer de 
remarquer : « Et ils remplirent [les jarres] jusqu’au bord. » (v.7) À ras bord, au-
delà de la quantité déjà abondante du contenu des jarres. Il vaut la peine 
d'être généreux, toujours, d'une générosité « débordante ». Quand Jésus 
appelle, on avance ainsi, en obéissant – ob-audire – librement et sans retenue, 
encore et encore, comme le suggère la suite de l'Évangile : « Il leur dit : 
"Maintenant, puisez, et portez-en au maître du repas." Ils lui en portèrent. » (v.8) 



 17 

Je crois que beaucoup d'entre nous, dans notre vie, comme enfants et 
comme jeunes, mais je crois aussi comme adultes, avons eu la joie de 
rencontrer des personnes qui nous rappellent la générosité de ces serviteurs. 
Des gens que nous portons encore dans nos cœurs et nos esprits, non pas 
tant pour les choses qu'ils ont faites, mais pour l'attitude libre et généreuse 
qu'ils nous ont transmise. Ils nous ont certainement marqués, parce que leur 
cœur était habité par la présence de Jésus ; ils avaient un cœur éclairé et 
guidé par la Parole et nourri de l'Eucharistie. 

b. Chaque action n'a de sens – logos – que dans et à partir de la 
Parole – Logos 

Dans les serviteurs, nous saisissons ce qui nous est demandé 
aujourd'hui, si nous voulons vraiment offrir une expérience de croissance 
intégrale à ceux que nous sommes appelés à servir. Nous ne serons 
d'authentiques éducateurs et pasteurs que lorsque toutes nos actions 
puiseront un sens (raison, motif, logos) dans et à partir de la Parole (Logos). 
Ce n'est que dans une pratique de vie tissée de paroles et d'actions qui se 
laissent imprégner par la Parole que nous pouvons dépasser le mur de 
l'indifférence et de l'apathie si répandues aujourd'hui. Quand nous voyons 
que manque le vin de l'espérance et de la vraie joie, quand nous nous sentons 
impuissants face à tant de défis réels que nous rencontrons chaque jour, la 
tentation est de nous défendre en prenant nos distances et en faisant le 
minimum.  

Mais il y a une autre option qui est évangélique et salésienne : 
« s'abandonner » et « faire confiance » à sa Parole... Comme nous en 
témoignent les serviteurs, comme nous en témoignent Don Bosco et de 
nombreux Salésiens connus, avec leurs choix concrets, toujours précédés 
d'une attention précise et systématique aux sources de leur vie. C’est de cet 
espace sacré et profond que tout a émané. Ils ont été des disciples et des 
serviteurs qui ont fait de leur vie pour et avec les autres une expérience qui 
prolongeait leur relation avec Jésus, vécue avec la force de sa Parole. Il ne 
s'agissait pas d'un dévotionnisme abstrait ou d'un piétisme émotionnel, mais 
d'une expression et d'une synthèse de la maturité humaine et spirituelle, de 
clairvoyance intelligente et sage, d'empathie humaine et d'élan mystique. 
Dans leur ob-audire vécu avec une personnalité forte et déterminée, on ne voit 
aucun signe de faiblesse ou de résignation passive. On peut dire qu'ils ont 
vécu leur rôle de protagonistes dans un cadre relationnel marqué par la grâce 
d'unité, un cadre existentiel profondément humain et profondément divin. En 
obéissant, ils n’ont pas du tout renoncé à leur personnalité, mais ils l’ont 
plutôt façonnée à travers cette grâce. Leur confiance en la parole de Jésus, 
comme celle des serviteurs, continue à nous offrir un vin nouveau qui 
inaugure une vie nouvelle, pour nous comme pour nos jeunes. 



 18 

c. Le danger d'une foi qui s'adapte à la culture dominante   

Et nous reconnaissons ici l'invitation à ne pas succomber au danger 
d'une foi qui s'adapte à la culture dominante. La dimension prophétique de 
notre mission doit affronter un contexte comme celui d'aujourd'hui, qui « tire 
vers le bas », l’immédiat, l’utile et l’avantageux, celui qui est gratifiant ici et 
maintenant, voire le plus confortable. La parole de Jésus aux serviteurs 
pouvait être « gérée » et « traitée » d'une manière purement humaine, avec une 
méfiance très plausible et « raisonnable ». Le résultat aurait été très différent, 
on peut facilement l'imaginer. 

Combien de fois ne nous arrive-t-il pas aujourd'hui que, face à des défis 
pastoraux urgents, la raison humaine prenne le dessus. Une lecture 
purement horizontale, savamment construite en elle-même, finit par 
s'affaiblir, au point d'exclure une lecture fondée sur la foi des défis que nous 
sommes appelés à affronter. D'une part, nous sommes conscients que les 
études et les recherches sur les jeunes nous invitent à écouter leur quête de 
sens, mais d'autre part – à cette prise de conscience qui demande une réponse 
prophétique – nous nous limitons à donner soit une réponse purement 
horizontale, répondant peut-être seulement à un besoin plutôt qu'à la 
question implicite du sens. 

On a l'impression que nous projetons parfois nos peurs sur les jeunes, 
parce que cela nous met mal à l'aise pour les affronter et les surmonter, cela 
nous fait sortir de nos zones de confort. En restant du côté purement humain 
et rationnel, ou de la culture dominante, nous nous sentons superficiellement 
justifiés, tandis que nos jeunes continuent de crier dans le désert. 

En lisant l'histoire des débuts au Valdocco, dans la maison Pinardi à 
partir de 1847, nous voyons que Don Bosco offre aux jeunes des expériences 
fortes et solides. Il cherchait des jeunes pauvres et sans abri pour leur donner 
le strict nécessaire : nourriture, logement, éducation. Mais dès le début, Don 
Bosco était conscient qu'il était nécessaire de faire des propositions que nous 
appelons aujourd'hui « intégrales ». Pietro Braido écrit : 

« Humble dès les origines, la première institution de Don Bosco s'est 
développée lentement, mais avec une vigueur et une notoriété 
croissantes, comme la graine de moutarde de l’Évangile. Mais c'est 
grâce à un opérateur d'une telle force intérieure, d'une foi humaine et 
chrétienne aussi solide, d'une capacité d'implication et de rayonnement 
si marquée, qu'il a fini par donner des images de lui-même beaucoup 
plus dilatées que la réalité. La même chose se produirait à l'avenir. »8 

 
8 PIETRO BRAIDO, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle libertà, (LAS – Roma 

2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di Don Bosco educatore (1846-1850), p.216. 



 19 

« Cependant, il ne s'efforçait pas uniquement de faire de la publicité. 
Dans ses efforts pour revitaliser et renforcer la vie religieuse, morale et, 
par conséquent, civique des jeunes, en particulier ceux de la classe 
ouvrière – les "jeunes artisans pauvres" –, il savait aussi recourir à des 
moyens puissants, tels que les exercices spirituels. Déjà en 1847, il 
avait fait une première expérience pour les "oratoriens" (...) Plus 
sûrement, Don Bosco lui-même atteste la répétition d'une expérience 
similaire en 1848. Il s’était agi, pour un bon pourcentage de la 
cinquantaine de participants, du séjour jour et nuit dans les locaux de 
l'Oratoire, rendu possible par la mise à disposition de toute la maison 
Pinardi. »9 

Pour que notre réponse soit pleine de foi en la parole de Jésus, nous 
devons, sans tarder, accueillir cette invitation avec une grande disponibilité, 
à la fois envers Celui qui nous appelle et en réponse à ceux qui attendent. Nos 
tergiversations, nos hésitations ne doivent pas avoir le dernier mot. 

d. Invitation à la réflexion 
- Efforçons-nous de faire en sorte que notre vie de foi prenne la forme 

d’une relation empreinte de liberté et d’abandon confiant. 

- Examinons nos consciences pour voir si nos motivations sont 
enracinées dans la Parole (Logos) et se nourrissent d’elle, libres de 
motivations autoréférentielles. 

- Développons toujours nos capacités intellectuelles à la lumière de 
la sagesse de Dieu. Que notre intelligence n'obscurcisse ni 
n'affaiblisse la voix prophétique de la Bonne Nouvelle. 

 

4. AGIR - Servir avec une générosité totale 

Les noces de Cana ont été une « fête » enrichie par la réponse confiante 
et généreuse des serviteurs à l'invitation de Marie à faire ce que Jésus leur 
avait dit de faire. Lorsque le service est marqué par un don généreux de soi, 
une générosité enracinée dans la foi, le résultat est un don pour tous. Nous 
pouvons le voir dans les différents processus éducatifs et pastoraux menés 
par des personnes dévouées à la mission, par des collaborateurs qui se 
sentent partie intégrante du charisme et du projet pastoral salésiens. Don de 
soi et appartenance constituent une véritable et réelle acceptation de la 
vocation, sa réalisation, et non un simple appendice. En fin de compte, ce 
sont ces choix fondamentaux qui donnent vie à tout parcours de croissance 

 
9 Idem., p. 223. 



 20 

intégrale des jeunes. Ce sont des options qui en conditionnent positivement 
le résultat. 

a. Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ 

Il n'y a pas de liberté plus authentique et plus vraie que celle qui émane 
de cette relation avec Lui. La joie du serviteur libre découle d'un cœur qui a 
déjà trouvé le centre de sa propre identité. Le serviteur qui se nourrit de la 
source qui est le Christ n'a pas d'autres intentions ou motivations. Il vit bien 
son service sans avoir besoin de rechercher des gratifications personnelles 
venant de l'extérieur. Son cœur est déjà plein de Celui qui l'a appelé et envoyé, 
et cela suffit pour le faire avancer. 

Son don de soi est donc limpide, et c'est pourquoi il communique à 
l'extérieur ce sentiment de liberté intérieure. C'est de là que vient la joie 
véritable que chaque authentique serviteur des jeunes porte en lui. Nous 
sommes les porteurs du bon vin, nous sommes « signes et porteurs de l’amour 
de Dieu pour les jeunes, spécialement les plus pauvres » (C 2), non pas parce 
que nous aurions produit ce vin nous-mêmes, mais parce que nous croyons 
qu'il nous a été donné gratuitement. Il nous est seulement demandé de ne 
pas le garder comme propriété personnelle, mais de le distribuer 
généreusement. La joie que nous communiquons lorsque nous sommes 
enracinés en Christ est une joie qui nous est donnée en abondance, mais avec 
la promesse que cette joie devient pleine lorsque nous la partageons. La 
promesse de Jésus lors de la dernière Cène continue de nous soutenir dans 
ce service : 

« Comme le Père m'a aimé, moi aussi je vous ai aimés. Demeurez dans 
mon amour. Si vous gardez mes commandements, vous demeurerez 
dans mon amour, comme moi, j'ai gardé les commandements de mon 
Père et je demeure dans son amour. Je vous ai dit cela pour que ma joie 
soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn 15, 9-11) 

Au cours de ces derniers mois du Jubilé de l'Année Sainte 2025,  
beaucoup d'entre nous ont vécu ou suivi de près l'expérience du Jubilé des 
Jeunes, entre fin juillet et début août. Il est frappant de rappeler ici les paroles 
que saint Jean-Paul II a écrites dans sa Lettre Apostolique Novo Millennio 
Ineunte, à la fin de l'Année Sainte 2000, où l'on trouve un commentaire sur le 
Jubilé des Jeunes de cette année-là, l'an 2000. Ce sont des paroles qui 
respirent la joie. Elles semblent avoir été écrites pour nous aujourd'hui, nous 
qui avons affaire à des jeunes nés au tournant du millénaire : 

« Le Christ n'est-il pas le secret de la vraie liberté et de la joie profonde 
du cœur ? Le Christ n'est-il pas l'ami suprême et en même temps 
l'éducateur de toute amitié authentique ? Si le Christ est présenté aux 
jeunes avec son vrai visage, ils le voient comme une réponse 



 21 

convaincante et ils sont capables de recevoir son message, même s'il est 
exigeant et marqué par la Croix. C'est pourquoi, me laissant prendre 
par leur enthousiasme, je n'ai pas hésité à leur demander un choix 
radical de foi et de vie, leur indiquant une tâche merveilleuse : se faire 
les "veilleurs du matin" (cf. Is 21,11-12) en cette aurore du nouveau 
millénaire. » (NMI n. 9)10 

Oui, les jeunes sont encore à la recherche de ceux qui ont le courage et 
la conviction de la foi dans le Christ. Les recherches ne manquent pas de la 
part des jeunes. Nous avons besoin de personnes, d'adultes dans la foi, prêts 
à présenter le visage de Jésus, comme serviteurs et pèlerins. Nous avons 
besoin d'éducateurs et de pasteurs qui soient prêts à écouter et à vivre la 
Bonne Nouvelle. 

b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes 

Par ce service convaincu et joyeux, nous, éducateurs et pasteurs, nous 
devenons des coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes. Comme 
Marie, nous aussi, nous avons fait le choix de ne pas  nous tenir à l'écart de 
ce qui se passe autour de nous. Nous avons choisi de faire partie de l'histoire 
des jeunes, parce que nous sommes convaincus que ces jeunes, aujourd'hui 
plus que jamais, portent dans leur cœur la question : « Seigneur, où 
demeures-tu ? » (Jn 1,38). Ils le cherchent, peut-être même sans le savoir. Ils 
n'ont pas le vocabulaire pour le dire, mais ils ont cette soif profonde qui ne 
laisse pas leur cœur en paix. Si le bon langage manque, le cœur inquiet ne 
manque certainement pas. 

Combien grande est notre responsabilité, nous qui avons rencontré 
Jésus, qui nous arrêtons souvent avec Jésus, chaque jour ! Mais ce n'est que 
lorsque nous vivons cette rencontre avec fidélité et cohérence que nous 
sommes capables de comprendre et de saisir la demande silencieuse des 
jeunes. Dans cette logique d'un « silence qui interpelle de manière 
assourdissante », les éducateurs et pasteurs véritables communiquent par 
leur témoignage et leur fidélité cette étincelle qui, seule, sait enflammer les 
cœurs. Le « talent » de la Bonne Nouvelle nous a été confié. Malheur à nous si 
nous le négligeons, ou, pire encore, si nous l'enterrons. 

Au cours de sa vie, courte mais intense, Simone Weil (1909-1943) – 
philosophe, militante politique et mystique française, femme désespérément 
en recherche – a profondément marqué la pensée philosophique française du 
XXème siècle. À un certain moment de sa vie, elle entre en contact avec le Père 

 
10 SAINT JEAN-PAUL II, Lettre Apostolique Novo Millennio Ineunte [Au début du 

nouveau millénaire], 6 janvier 2001. 



 22 

Joseph-Marie Perrin, Dominicain. De cette expérience, elle écrit dans son 
journal :  

« Ce n'est pas par la manière dont un homme parle de Dieu, mais par 
la manière dont il parle des choses terrestres que l'on peut le mieux 
discerner si son âme a séjourné dans le feu de l'amour de Dieu. »11  

C'est une phrase lapidaire qui s'inscrit très bien dans nos contextes 
éducatifs et pastoraux. La plupart du temps, nos rencontres avec les jeunes 
et avec tous ceux que le Seigneur nous fait rencontrer sont faites de simples 
contacts humains, de disponibilité généreuse sur les besoins et les thèmes 
immédiats. Et pourtant, cet espace d'humanité limpide devient un lieu de 
révélation de l'amour de Dieu : dans ces moments-là, nous occupons une 
« terre sainte » qu'il ne faut pas piétiner. Dans les cours de récréation du 
monde, notre présence n'est pas seulement physique, mais porte tout ce que 
notre cœur contient. Même en parlant de « choses terrestres », sans le savoir 
nous communiquons « qui » ou « ce que » dans nos cœurs nous avons accueilli 
et hébergé. Dans ces moments tout simples, notre présence, porteuse d'un 
cœur bien disposé, facilite étonnamment le dévoilement du plan de Dieu pour 
chaque jeune que nous rencontrons. Heureux sommes-nous si nous en 
sommes continuellement conscients. Heureux les jeunes qui rencontrent ces 
serviteurs fidèles, généreux et pleins d’une joie véritable et authentique. 

c. L'audace de la foi 

Enfin, nous ne devons avoir ni peur ni honte : encourageons à titre 
personnel et communautaire, l'audace de la foi. Il ne s'agit pas d'une attitude 
qui défie le monde, encore moins d’un fondamentalisme absurde. C'est plutôt 
un choix qui nous enracine dans le Christ et qui nous ouvre ainsi au monde. 
Il ne s'agit pas de s'opposer, mais de favoriser des espaces de fraternité, de 
promouvoir une culture du dialogue et de vivre des relations empreintes de 
compassion et d'empathie. 

Dans un passage de l'Encyclique Lumen Fidei [La Lumière de la Foi – 29 
juin 2013], le Pape François insiste sur le potentiel d'une foi qui ne vise pas à 
conquérir mais à collaborer pour le bien commun. En tant que porteurs d'un 
charisme qui éduque et évangélise, la réflexion du Pape nous éclaire et nous 
pousse à aller de l'avant. 

« La foi n’éloigne pas du monde et ne reste pas étrangère à l’engagement 
concret de nos contemporains. Sans un amour digne de confiance, rien 
ne pourrait tenir les hommes vraiment unis entre eux. Leur unité ne 
serait concevable que fondée uniquement sur l’utilité, sur la 

 
11 SIMONE WEIL, Carnet de notes IV, pp. 182-183. 



 23 

composition des intérêts, sur la peur, mais non pas sur le bien de vivre 
ensemble, ni sur la joie que la simple présence de l’autre peut susciter. » 
(n. 51) 

Le Pape rappelle ensuite que cette position devient un don inestimable 
pour ses conséquences sociales. Ce rappel pour nous, Groupes de la Famille 
Salésienne, est crucial parce qu'il nous met en garde contre le danger de 
considérer la « foi » comme une « propriété privée », que nous posséderions en 
opposition aux autres. Ce n'est pas cela, le sens de l'appel. Le contexte de la 
fête de Cana nous rappelle que le vin est pour tous, même pour ceux qui ont 
mal calculé, même pour ceux qui se sont faufilés dans la fête, et même pour 
les mendiants de passage. La foi au Christ, comme le vin nouveau, inaugure 
la fête de l'alliance. Voici les paroles du Pape François :  

« La foi fait comprendre la structuration des relations humaines, parce 
qu’elle en perçoit le fondement ultime et le destin définitif en Dieu, 
dans son amour, et elle éclaire ainsi l’art de l’édification, en devenant 
un service du bien commun. Oui, la foi est un bien pour tous, elle est 
un bien commun, sa lumière n’éclaire pas seulement l’intérieur de 
l’Église et ne sert pas seulement à construire une cité éternelle dans 
l’au-delà; elle nous aide aussi à édifier nos sociétés, afin que nous 
marchions vers un avenir plein d’espérance. » (n.51) 

L'audace de la foi est une confirmation que nous devons prendre au 
sérieux l'appel à être coopérateurs du projet de Dieu pour les jeunes. Don 
Bosco a vécu cet appel avec une conscience extraordinaire et en a fait un 
système, un projet, une expérience familiale. Et cette audace lui faisait dire 
(et vivre) : « Chaque fois qu’il s’agit du bien de la jeunesse en péril ou de gagner 
des âmes à Dieu, je cours en avant jusqu’à la témérité. »12 

Nous vivons l'audace de la foi pour favoriser un avenir marqué par 
l'espérance ; l'audace de la foi qui trouve ses racines dans le cœur de 
l'éducateur, du pasteur qui ne cesse d'aimer, d'espérer, d'aimer son troupeau. 

d. Invitation à la réflexion 
- Nous n’avons pas peur de nous demander,  personnellement et en 
toute sincérité, si nous servons vraiment les jeunes ou si nous les 
utilisons à des fins personnelles. 

- Appelés en communauté à éduquer avec le cœur du Bon Pasteur, 
nous nous efforçons de trouver des moments qui renforcent en nous 
la conscience que notre présence et notre contribution sont 

 
12 Lettre à M. CARLO VESPIGNANI, 11 avril 1877, in FRANCESCO MOTTO (éd.), GIOVANNI 

BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Rome 2012, p.344. Cf. aussi 
Constitutions Salésiennes, art. 19. 



 24 

destinées à favoriser la découverte du projet de Dieu pour chaque 
jeune. 

- En me rappelant la phrase de Simone Weil, mon âme séjourne-t-elle 
« dans le feu de l'amour de Dieu » ? Si je ne séjourne pas dans cette 
fournaise de l'amour de Dieu, peu importe où se trouve l'alternative, 
où je décide d’habiter !  

 

5. 150 ans – Salésiens Coopérateurs : le rêve prophétique de 
Don Bosco continue 

Je vous invite à considérer le 150ème anniversaire de la fondation des 
Salésiens Coopérateurs comme une expérience qui prolonge les paroles de 
Marie aux serviteurs : « Tout ce qu'il vous dira, faites-le. » 

Les réflexions menées jusqu'à présent, on peut les voir actualisées dans 
le projet que Don Bosco a mûri dès le début de sa mission au Valdocco. 

1. Le cœur de Don Bosco était un cœur ouvert à l'accueil des signes des 
temps, avec ses défis et ses opportunités. 
 

2. Dès le début, ce fut un chemin enraciné dans la foi en Christ, et cette 
expérience personnelle n'a eu son point de départ que dans le Christ. 

3. La proposition qu’il mûrissait visait à offrir aux jeunes et à ses 
premiers collaborateurs un appel à découvrir et vivre leur propre projet 
de vie en toute liberté. 

4. Dans un environnement non pollué et saint, où la raison (caractère 
raisonnable) et la foi (religion) se nourrissaient mutuellement dans un 
contexte de bonté affectueuse (« amorevolezza »), ce chemin avait pour 
seul but de servir les jeunes avec une totale générosité et de les aimer 
inconditionnellement. 

Au cours des dernières décennies, nous avons eu diverses occasions et 
moments de réflexion qui nous aident à contempler l'expérience des Salésiens 
Coopérateurs à la lumière du charisme salésien. Je veux parler de trois 
sources qui, au cours de cette année, pourraient nourrir autant de moments 
d'étude et de réflexion que de recherche de propositions pastorales nouvelles 
et créatives. 



 25 

Le P. Pietro Braido consacre plusieurs pages aux Salésiens 
Coopérateurs.13 Je veux juste mentionner ici quelques pistes pour une vision 
d'ensemble qui nous offre une mémoire projetée au-delà du contexte 
historique et temporel immédiat. Si nous nous souvenons bien des choix de 
Don Bosco, nous nous rendons compte que le thème de l’ÉTRENNE 2026 est 
en parfaite harmonie avec son action, car il a toujours été attentif et obéissant 
à la direction du souffle de l'Esprit de Dieu. 

L'idée de Don Bosco était de créer une véritable force missionnaire 
organisée, une « armée potentiellement illimitée de personnes, hommes et 
femmes ». La caractéristique révolutionnaire était que ces membres 
partageraient la mission salésienne tout en restant dans le monde, sans 
l'obligation des vœux religieux (pauvreté, chasteté, obéissance) ou de la vie 
communautaire typique des religieux. Ils ont été appelés à vivre une foi 
« évangélisatrice et civilisatrice » dans leur contexte quotidien. 

Depuis les débuts de l'Oratoire, Don Bosco a toujours pu compter sur 
la collaboration de prêtres et de laïcs. La vraie nouveauté a été de donner à 
cette collaboration une forme officielle et structurée : une Association ou  une 
Union ecclésiale. Cette entité serait formellement « agrégée » à la Société 
Salésienne, créant ainsi un lien spirituel et juridique reconnu. 

L'idée n'est pas tombée du ciel. Déjà dans les ébauches des 
Constitutions Salésiennes des années 60, Don Bosco avait prévu un chapitre 
sur les « Membres Extérieurs ». Bien que cette proposition ait d'abord été 
rejetée par les Autorités Vaticanes, Don Bosco n'a pas baissé les bras. Il 
voulait transformer un réseau d'aide spontanée et informelle en une Famille 
spirituelle reconnue, avec une identité précise et un rôle actif dans la mission 
salésienne. 

« Dans l'Introduction de 1854 au Plan de Règlement de l'Oratoire 
masculin de Saint-François de Sales, Don Bosco exprime l'espoir que le 
Règlement puisse "servir de norme (...) pour administrer cette partie du 
ministère sacré, et de guide pour les personnes ecclésiastiques et 
séculières qui y consacrent en grand nombre leurs efforts avec une 
sollicitude charitable." Effectivement, il y avait eu une foule de 
collaborateurs ecclésiastiques et laïcs, dont il aimait se souvenir. » 
(Braido, 174) 

La vision originale de Don Bosco nous interpelle à nouveau, parce 
qu'elle nous invite à renouveler aujourd'hui ce même esprit apostolique qu'il 

 
13 PIETRO BRAIDO, Don Bosco prêtre des jeunes au siècle de la liberté. Vol. 2, LAS 2009. 

Je suggère de lire le chapitre vingt-deux, Un projet de solidarité catholique dans la 
mission parmi les jeunes ( 1873-1877), pp. 173-205. 



 26 

a rêvé comme base et fondement. Pour Don Bosco, la figure du Salésien 
Coopérateur était comme une figure aux multiples facettes avec une identité 
et une mission bien précises. 

Son identité était celle d'un Salésien dans le monde : un chrétien (laïc, 
prêtre, homme ou femme) qui vit l'esprit salésien dans sa propre condition de 
vie, en famille et dans la société. Il n'est pas religieux, mais il partage avec les 
religieux salésiens le même cœur et la même passion pour le salut des jeunes. 

Sa mission avait un double but : la sanctification personnelle (« se faire 
du bien à soi-même » : c'est-à-dire être appelé à vivre une vie chrétienne 
exemplaire, avec un style de vie simple et vertueux, presque comme s'il était 
« en Congrégation »). Puis le salut des autres, l'action apostolique, dans le but 
d'un engagement actif envers le prochain, avec un accent particulier sur les 
« jeunes en difficulté ». 

Don Bosco, avec un grand esprit pratique, a établi que ceux qui ne 
pouvaient pas réaliser ces œuvres directement (« par eux-mêmes ») pouvaient 
néanmoins contribuer en soutenant ceux qui les accomplissaient (« par 
l'intermédiaire d'autres »). Ce principe rendait l'expérience accessible à tous, 
indépendamment de leur âge, de leur état de santé ou de leurs ressources 
économiques. 

Le P. Egidio Viganò,  dans sa lettre L'Association des Salésiens 
Coopérateurs,14 à l'occasion de la promulgation solennelle du nouveau 
Règlement de Vie Apostolique de l'Association des Salésiens Coopérateurs, 1986, 
a écrit que ce nouveau Règlement n'était pas une simple mise à jour normative, 
mais un événement de portée historique qui a achevé le renouveau 
postconciliaire de toute la Famille Salésienne.  Le P. Viganò écrit que si « Don 
Bosco n'a pas estimé que sa mission de Fondateur fût achevée, quelque 
longue et tourmentée qu'elle ait été, avant d'avoir donné une structure solide 
et son identité à cette Association », ce processus de renouveau s'inscrit dans 
la continuité de l'expérience vécue jusqu'alors qui « était déjà présente, comme 
en germe, dès le début de l'œuvre des Oratoires. » 

Il ajoute également que le charisme salésien a en lui-même une « vitalité 
ductile » qui lui permet de s'adapter à son temps sans perdre sa propre essence. 
Don Bosco était parti de l'intuition fondamentale de la mission des jeunes et de 
l'urgence d'avoir des collaborateurs permanents. Ce n'est qu'après plus de trente 
ans de discernement, de 1841 à 1876, qu'il a pu donner une forme définitive à 
son projet, passant d'une dimension diocésaine à une vocation universelle. 

 
14 EGIDIO VIGANÒ, L'Association des Salésiens Coopérateurs, Lettre publiée dans 

ACG 318, 1986. 



 27 

Enfin, le P. Pascual Chávez, dans un article sur Le Coopérateur dans 
l'esprit de Don Bosco,15 commente « Le Projet de Vie Apostolique : chemin de 
fidélité au charisme de Don Bosco », en insistant sur l'intuition originelle de 
Don Bosco et en rappelant la fameuse phrase : « J'ai toujours eu besoin de 
tout le monde ! ». Dans cette expression, nous trouvons une synthèse 
complète de sa vision, qui ne se réduit pas à voir les Coopérateurs comme de 
simples aides, mais comme des protagonistes essentiels d'un vaste réseau de 
collaboration qui a, en fait, rendu possible la diffusion mondiale de l'Œuvre 
salésienne. 

Le P. Chávez écrit que l'identité du Coopérateur, selon Don Bosco, 
s'articule en trois dimensions fondamentales : premièrement, c’est un 
chrétien catholique ; deuxièmement, il a une vocation laïque ; troisièmement, 
il est Salésien dans le monde, rappelant ainsi la conférence de Don Bosco en 
1885. Au cours de cette conférence, Don Bosco disait : 

« Que signifie être Coopérateur Salésien ? Être Coopérateur Salésien 
veut dire participer avec d’autres au soutien d'une Œuvre fondée sous 
les auspices de saint François de Sales, dont le but est d'aider la Sainte 
Église dans ses besoins les plus urgents. Cela veut dire participer à la 
promotion d'une œuvre très recommandée par le Saint-Père parce 
qu'elle éduque les jeunes gens à la vertu, à retrouver le chemin de 
l'église-sanctuaire, parce que son but principal est d'instruire la 
jeunesse devenue aujourd’hui la cible des méchants, et parce qu'elle 
promeut dans le monde, dans les collèges, les pensionnats, les oratoires 
festifs, les familles, parce qu’elle promeut – dis-je – l'amour de la 
religion, les bonnes mœurs, la prière, la fréquentation des Sacrements 
et ainsi de suite. »16 

À la lumière de cette vision de Don Bosco, le Projet de Vie Apostolique 
(PVA) trace le chemin pour devenir un témoignage authentique du projet de 
Dieu pour la croissance intégrale des jeunes. Ce chemin devient réel lorsque 
les Salésiens Coopérateurs s'engagent à : 

a. Assurer l'identité de l'Association à travers une fidélité dynamique qui 
fait toujours référence à l'intuition et à la motivation originale du 
Fondateur. L’étude et la réflexion sur le charisme seront une source 
nourrissant continuellement la compréhension et le vécu de l’appel. 
 

b. Renforcer l'unité des membres dans leur diversité. Que la richesse de la 
provenance et la variété des dons de chaque membre, et la situation 

 
15 https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-bosco 
16 Bulletin Salésien, Juillet 1885, An IX. n. 7 voir : 
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HAS
Hf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA  

https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA


 28 

personnelle de chacun soient l'occasion de créer des espaces de 
convergence, de partage et d'habiter de nouveaux espaces d'action. 
 

c.  Enfin, promouvoir la vitalité missionnaire de chaque Coopérateur. 
L'appel à nous sentir « comme Don Bosco » signifie être guidé par un 
cœur prêt à « sortir », un cœur qui se sent envoyé, un cœur 
missionnaire. Cette conviction permet de surmonter le danger d'une 
fermeture qui finit par faire perdre le feu de l'appel. 
 

Avec ces propositions du P. Pascual Chávez, il convient de réitérer son 
invitation afin que nous ne perdions pas cette fraîcheur que Don Bosco nous 
a communiquée et qu’aujourd’hui il nous appartient de ne pas perdre, de ne 
pas affaiblir. Son projet conserve toute sa valeur aujourd'hui encore dans la 
mesure où chaque Salésien Coopérateur s'efforce d'être, avant tout, une 
personne dévouée au bien commun dans les domaines politique, social et 
humanitaire. Dans cette perspective, l'attention particulière portée aux 
pauvres et aux exclus devient le moteur de l'action pastorale. Troisièmement, 
l'engagement envers une communauté de croyants est réaffirmé, en 
soutenant la vitalité de l'Église à travers un esprit de service authentique, 
véritable et désintéressé. Enfin, l'invitation à se former continuellement afin 
que le témoignage, dans son ensemble et partout, soit nourri par cette 
spiritualité laïque qui façonne la vie évangélique, une vie porteuse de la Bonne 
Nouvelle, levain dans la société. 

 

6. Quelques propositions pastorales 

Dans cette dernière partie, je voudrais présenter quelques propositions 
pastorales qui peuvent être étudiées et discutées au sein des différents 
Groupes de la Famille Salésienne. Ce sont des propositions qui découlent des 
différentes considérations exposées jusqu'à présent et qui sont intimement 
liées à la Parole de Dieu qui nous a accompagnés dans cette ÉTRENNE 2026. 
Le souhait, pour moi et pour chaque membre de la Famille Salésienne, est de 
toujours mettre devant nous la force et la lumière de la Parole. Nous appuyant 
sur cette énergie, nous demandons à l'Esprit de Dieu de nous donner le 
courage et la détermination de vivre le message de Jésus avec foi et, en le 
vivant, d'apporter le « vin de l'espérance » aux jeunes. 

 

1. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une pédagogie de l'écoute 
personnelle 
 

Les paroles de Marie aux serviteurs de Cana se présentent comme une 
véritable méthode éducative. Marie nous invite à une écoute personnelle qui 



 29 

conduit de l'individualisme indifférent à l'autonomie responsable et solidaire, du 
conformisme extérieur stérile à la conversion du cœur. 

- Éduquons les jeunes à l'écoute personnelle de la Parole de Dieu vers une 
foi adulte et consciente. 

- Favorisons le discernement au niveau personnel et communautaire, de 
groupes et d’assemblées. 

2. Marie à Cana : éducatrice de la liberté authentique 

Marie ne force pas les serviteurs, mais les oriente vers Celui qui peut 
transformer leur vie. Elle est le modèle de tout éducateur authentique dans la 
foi : ne pas imposer, mais proposer ; ne pas contraindre, mais accompagner ; ne 
pas prendre la place d’un autre, mais le rendre capable de tenir sa place. 

- Grandissons comme éducateurs qui aident les jeunes à se poser les 
bonnes questions, en évitant le danger de donner des réponses toutes 
faites. 

- Prenons conscience que faire autorité vient d'un témoignage cohérent et 
authentique, et non d'un autoritarisme étouffant. 

- Acceptons qu’éduquer à la liberté, c'est aussi anticiper le risque du « non », 
d'une réponse négative, d'un rejet, et que, dans tous les cas, il est toujours 
nécessaire de respecter les choix des jeunes dans un cheminement 
progressif de croissance. 

3. L'art de lire les signes des temps avec les jeunes 

Une pastorale incarnée sait lire la réalité des jeunes sans préjugés ni 
nostalgie du passé. Les jeunes vivent dans un monde complexe, traversé par des 
défis sans précédent : la révolution numérique, l'incertitude de l'avenir, la crise 
des institutions traditionnelles, les nouvelles formes de pauvreté existentielle. 

- Écoutons avec empathie : avant de juger, essayons de comprendre le 
monde des jeunes de l'intérieur. 

- Faisons une lecture de sagesse : voyons dans les changements culturels 
non seulement des menaces, mais aussi des opportunités pour l'annonce. 

- Favorisons la conversation dans l’Esprit : nous vivons la « synodalité » de 
manière claire lorsque nous impliquons les jeunes eux-mêmes dans 
l’écoute mutuelle, dans l’analyse de leur réalité et dans la formulation de 
nouvelles propositions. 

- Avec un regard de foi, reconnaissons l’action de Dieu même dans les 
situations apparemment les plus éloignées de l’Évangile. 



 30 

4. Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle 

L'un des points les plus délicats de la Pastorale Salésienne des Jeunes 
aujourd'hui réside dans la relation entre la foi et la liberté. Seule l'« écoute libre » 
nous permet de faire l'expérience de la force libératrice de l'Évangile. 

- Offrons aux jeunes des espaces et des expériences basés sur un 
christianisme courageux et sans peur, une proposition de vie chrétienne 
simple et crédible. 

- Orientons vers l'action : chaque action et chaque proposition concrètes 
doivent être vécues et guidées par la Parole afin de devenir signes d'une 
spiritualité intégrale. Le service apparaît alors comme l'expression 
naturelle d'une foi mûre et d'une liberté authentique. 

5. Le 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs : un modèle 
pour aujourd'hui 

La commémoration du 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs 
offre à la mission salésienne une occasion unique : le rêve de Don Bosco d'un 
« grand Mouvement de personnes » engagé pour le bien des jeunes. 

- Protagonisme des jeunes : les jeunes ne sont pas seulement des 
destinataires de l'action pastorale, mais des sujets actifs. Comme les 
premiers Coopérateurs depuis le début, les jeunes ont partagé le rêve de 
Don Bosco. Il doit en être de même pour les jeunes d'aujourd'hui : ils sont 
appelés à être protagonistes de l'évangélisation, de manière plus explicite 
que ceux de leur âge. 

- Alliances éducatives : la mission salésienne ne peut pas être l'œuvre 
d'individus, mais nécessite des réseaux de collaboration entre familles, 
communautés chrétiennes, écoles, associations, monde du travail. Les 
Salésiens Coopérateurs d'hier et d'aujourd'hui représentent cet esprit 
d'alliance pastorale. 

- Dimension missionnaire : le charisme salésien est intrinsèquement 
missionnaire. Tout choix pastoral ne peut se limiter à la préservation de 
l'existant, mais doit s'ouvrir aux périphéries, aux nouvelles formes de 
pauvreté, aux jeunes les plus éloignés. 

- Un sécularisme fécond : les Salésiens Coopérateurs témoignent de la 
beauté de la vocation laïque dans l'Église. Cela signifie valoriser et prendre 
au sérieux le rôle spécifique des laïcs dans l'éducation à la foi, en 
respectant et en promouvant leur compétence et leur autonomie. 

 

 



 31 

Conclusion 

L’ÉTRENNE 2026 offre à la Famille Salésienne un programme à la fois 
exigeant et fascinant. À une époque où les jeunes sont souvent décrits 
uniquement en fonction de leurs problèmes ou de leurs fragilités, la proposition 
salésienne les regarde avec les yeux de la foi : lorsqu'ils rencontrent des 
propositions crédibles et des témoins faisant autorité, les jeunes se montrent 
porteurs sincères de dons spécifiques, vraiment capables d'une écoute 
authentique, prêts à faire des choix généreux. 

Comme Marie à Cana, nous, éducateurs et éducatrices dans la foi, 
sommes appelés à témoigner du Christ aux jeunes, non pas comme « objet » 
mais comme relation libératrice, à proposer la vie chrétienne non pas comme 
des règles à suivre, mais comme plénitude de vie offerte gratuitement. « Tout ce 
qu'il vous dira, faites-le » n'est pas une invitation à l'obéissance aveugle, mais à 
la liberté responsable communiquée par ceux qui ont déjà rencontré et 
expérimenté l'Amour, et qui veulent le partager parce que la vraie vie est en eux.   

Je termine par une réflexion de Romano Guardini.17 Il affirme que « notre 
foi est une "foi contestée", qui doit continuellement vérifier ses fondements, et 
peut-être se débarrasser de la diversité et de la beauté pour ne s'attacher qu'à 
l'essentiel ». Cela signifie que lorsque surgissent le doute ou le 
découragement, qui nous assaillent souvent dans notre mission, nous 
réalisons que la vraie foi est celle « qui se lève à nouveau contre le doute. […] 
Cette forme caractéristique de la foi que (saint John Henry) Newman a bien 
décrite lorsqu'il a affirmé que "croire" signifie "être capable de supporter le 
doute". » 

Le vin nouveau des noces de Cana, qui symbolise la nouveauté promue 
par ceux qui croient, nous l'apportons avec joie et espérance aussi et surtout au 
milieu des défis et des difficultés, des doutes et des incertitudes. Tant dans 
l'Église que dans la société, les jeunes que nous accompagnons sont porteurs 
d'une soif de vie authentique. Ils cherchent à rencontrer des croyants qui 
communiquent une  proposition chrétienne crédible,  et c'est pour cette raison 
qu'ils sont crus par eux. C'est le défi que l’ÉTRENNE 2026 confie à nous tous, 
dans la Famille Salésienne, qui avons à cœur les nouvelles générations. 

Le rêve de Don Bosco se poursuit chaque fois qu'un jeune découvre chez 
les éducateurs et les pasteurs qu'il rencontre non pas une limite à sa liberté, 
mais le chemin pour devenir pleinement lui-même, un croyant qui vit sa foi au 

 
17 ROMANO GUARDINI, Sorge um dem Menschen Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, tr. 

it. par Albino Babolin, Ansia per l’uomo, Vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130. 
(En français : De la mélancolie, Éditions du Seuil ). 



 32 

service de ses frères. C'est la « bonne nouvelle » que la mission salésienne est 
appelée à annoncer : l'audace de la foi et la joie du partage. 

C’est l’ÉTRENNE que je vous offre avec joie et émotion, et que je m'engage 
à vivre en premier. 

 

 


