SOCIETA DI SAN FRANCESCO DI SALES
SEDE CENTRALE SALESIANA
Via Marsala 42 - 00185 Roma

1l Rettor Maggiore

ETRENNE 2026
« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE.»

Croyants, libres pour servir

Introduction
a. Le premier signe de Jésus est un « portail d'entrée »
b. L'irruption définitive de Dieu dans 1'Histoire

c. Jésus inaugure une relation d'amour, une alliance de bonté et
d'abondance

1. REGARDER - Accueillir les signes des temps
a. Marie n'était pas une invitée « neutre »

b. Les défis et les difficultés doivent étre reconnus et affrontés, et non
mis de coté

c. L'histoire est I’écrin qui révele l'action de Dieu
d. Invitation a la réflexion
2. ECOUTER - Enracinés dans la foi en Christ
a. Les événements doivent étre lus et vécus a la lumiére du Christ
b. La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons
c. Un processus nourri et éclairé par la Parole
d. Invitation a la réflexion
3. CHOISIR - Vivre l'appel avec liberté

a. Une écoute libre en toute confiance



b. Chaque action n'a de sens — logos — que dans et a partir de la Parole
— Logos

c. Le danger d'une foi qui s'adapte a la culture dominante
d. Invitation a la réflexion
4. AGIR - Servir avec une générosité totale
a. Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ
b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes
c. L'audace de la foi
d. Invitation a la réflexion

5. 150 ans - Salésiens Coopérateurs : le réve prophétique de Don Bosco
continue

6. Quelques propositions pastorales

1. « Tout ce qu’l vous dira, faites-le » : vers une pédagogie de 1'écoute
personnelle

Marie a Cana : éducatrice de la liberté authentique
L'art de lire les signes des temps avec les jeunes

Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle

o k 0 Db

Le 150¢me anniversaire des Salésiens Coopérateurs : un modéle pour
aujourd'hui

Conclusion



ETRENNE 2026
« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE »

Croyants, libres pour servir

Commentaire de I'Etrenne 2026

Bien chers Confréres,
Filles de Marie Auxiliatrice,
Tous les Membres de la Famille Salésienne,

Jeunes,

Chaque année, le rendez-vous avec ’'ETRENNE offre 1'occasion a tous
les Groupes de la Famille Salésienne de se réunir autour d'un théme
particulier, de partager et de vivre des moments forts de priere et de réflexion,
d'écoute et de fraternité. C'est un souhait et une espérance que chaque
Groupe - et chaque personne qui en fait partie — puisse trouver une nourriture
pour le chemin, un soutien pour sa propre expérience éducative, pastorale et
personnelle.

Introduction

L’ETRENNE qui nous a accompagnés l'année derniére, construite
autour du théme jubilaire de 1'espérance, nous a offert a tous l'occasion de
considérer le mystére du Christ comme source de lumiére qui nous aide a
contempler les merveilles de Dieu dans le moment présent. Nous avons vécu
des moments qui nous ont fortifiés dans la foi en ce que le Seigneur doit
encore nous révéler, et nous avons percu l'espérance comme force du « déja »
et comme courage du « pas encore ». Nous avons également contemplé
comment, pour Don Bosco, la force de l'espérance 1'a aidé et soutenu dans
son cheminement de découverte et de mise en pratique du projet de Dieu.

I1 y a 150 ans, l'espérance était le moteur du coeur pastoral de Don
Bosco, un coeur capable de lire les signes des temps et de regarder le monde,
soutenu par la foi en Dieu. La commémoration du cent cinquantiéme
anniversaire de la premiére Expédition Missionnaire Salésienne n'a pas
vocation a étre une célébration limitée & un moment chronologique. En nous
souvenant de ce moment historique, nous avons contemplé comment I'Esprit



de Dieu a trouvé en Don Bosco un cceur ouvert et disponible. La réponse de
Don Bosco a été une réponse qui a su dépasser une vision étroite et
autoréférentielle de la vie.

Don Bosco vivait a Turin, mais son cceur et son esprit habitaient le
monde entier. Son espérance était fondée sur la certitude qu'une fois le projet
de Dieu découvert, il n'y a pas d'autre chemin que de suivre sa volonté
jusqu'au bout. En contemplant la vertu théologale de 1'espérance qui animait
sa vie, nous pouvons entrevoir ce que ses premiers disciples ressentaient déja
et commentérent plus tard : Don Bosco un homme de foi, Don Bosco un
croyant, « Don Bosco avec Dieu ».

Cette année, je voudrais proposer comme Etrenne le théme de la foi.
Ce théme est apparu progressivement mais clairement lorsque, au début du
mois de juin 2025, les différents Groupes de la Famille Salésienne se sont
réunis pour la Consulte Mondiale. Les réflexions partagées ont indiqué le
théme de la foi : non seulement comme une continuation naturelle de
I’espérance mais comme son « fondement ». Si la force de l'espérance se fonde
sur la foi, une vie vraiment pleine d'espérance raméne a une relation de foi
plus profonde et plus authentique avec Jésus, le Fils du Pére, fait homme
pour nous et qui continue d'étre présent au milieu de nous avec la force de
I'Esprit. Ce sera donc comme un pelerinage dans la foi de toute la Famille
Salésienne : ensemble pour nous renouveler, ensemble pour vivre dans le
monde comme chrétiens (et « salésiens »).

Dans sa premieére Encyclique Lumen fidei,! le Pape Francois avance
des idées trés pertinentes a cet égard. Tout d'abord, comme introduction
générale au théme de la foi, il nous invite a corriger notre regard : ne pas
considérer la foi comme quelque chose de théologiquement éloigné, mais
comme « une lumiére a découvrir ». Croire, vivre de la foi signifie vouloir
marcher dans la lumiére. La foi est donc le fondement que nous avons et le
chemin que nous entreprenons parce que nous voulons vraiment vivre la vie
d'une maniere belle et saine. Embrasser la foi exprime ce désir profond de
vivre dans la lumiére, en refusant de vivre dans lobscurité, le vide,
l'insignifiance. Le Pape Francois écrit que nous voulons suivre cet appel a
« récupérer le caractére particulier de lumiére de la foi, parce que, lorsque
sa flamme s’éteint, toutes les autres lumiéres finissent par perdre leur
vigueur. La lumiére de la foi posséde, en effet, un caractére singulier, étant
capable d’éclairer toute ’existence de 'homme. » (n. 4)

Cette premiére invitation nous interpelle directement lorsque nous
reconnaissons que notre mission est d'éduquer a la foi et dans la foi. Le défi
qui surgit immédiatement est trés clair : comment pouvons-nous le faire si

1 PAPE FRANCOIS, Lettre Encyclique Lumen fidei [La Lumiére de la Foi] (2013).



cette source de lumiére en moi s'éteint ? Comment rester serein quand on
réalise qu’éteindre la lumiére de notre cceur revient finalement a laisser les
jeunes et tous ceux que nous accompagnons dans les ténébres les plus
épaisses ?

De plus, cette lumiére posséde certaines caractéristiques qui méritent
d'étre soulignées. Ces caractéristiques se présentent comme un soutien
nécessaire dans les moments difficiles et éprouvants du chemin de la foi.

Tout d'abord, en raison de sa puissance, la lumiére de la foi « ne peut
provenir de nous-mémes, elle doit venir d'une source plus originaire ; elle
doit venir, en définitive, de Dieu. » (n. 4) Il ne s'agit pas vraiment d'offrir des
choses humaines, intelligentes et professionnelles, mais bien plus encore. Dés
lors, cette lumiére n'est pas la notre, elle nous est accordée.

I1 y a un deuxiéme aspect, fruit de cette extraordinaire gratuité divine ;
et le Pape Francois le décrit en des termes a la fois profonds et tendres : « La
foi nait de la rencontre avec le Dieu vivant, qui nous appelle et nous révéle
son amour, un amour qui nous précede et sur lequel nous pouvons nous
appuyer pour étre solides et construire notre vie. » La foi n'est pas un produit.
Elle nait non pas tant « de la rencontre avec Dieu », mais plutot « dans la
rencontre avec Dieu ». Une rencontre qui doit étre vécue comme une
expression de liberté totale et comme source inépuisable qui nous nourrit de
sa lumieére.

Cette bréve introduction jette déja les bases nécessaires pour inscrire
le théme de la foi dans une dynamique relationnelle. Une dynamique qui
est typique de notre charisme salésien. L'expérience de la foi dans la rencontre
avec Jésus, Fils de Dieu, apparait comme l'épine dorsale de nos actions par
la puissance de son Esprit. A travers cette énergie trinitaire, nous sommes les
premiers bénéficiaires de ce don qui donne forme et sens a tout ce que nous
sommes, et par conséquent a tout ce que nous faisons et proposons pour le
salut des jeunes.

« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE »
Croyants, libres pour servir

Laissons-nous guider, cette année, par une phrase de I'Evangile de
Jean prononcée par Marie au tout début de cet Evangile méme. Dans ce qui
devait étre une belle féte de mariage, une difficulté survient : il n'y a plus de
vin. Face a un possible échec de la féte, Marie réagit du fond du cceur : il faut
intervenir. Et ce que Marie fait, c'est simplement présenter la situation réelle
a Jésus. Mais son heure, celle de Jésus, n'est pas encore venue. Marie, la



mere attentive, avec une grande sérénité, invite les serviteurs a écouter
simplement ce que Jésus leur dira quand « son heure » sera venue.

Cette année, je vous propose de répondre a l'invitation de Marie, avec
la méme disponibilité et la méme liberté que celle que nous voyons chez les
serviteurs. Nous aussi, membres des difféerents Groupes de la Famille
Salésienne, nous devons nous rappeler la vérité de notre choix et de notre
identité : nous sommes des serviteurs, seulement des serviteurs. Et Marie
nous dit aussi aujourd'hui : « Tout ce qu'il vous dira, faites-le. » Quoi que
Jésus nous dise, il nous sulffit de 1'accueillir, de I'assumer et de le vivre, sans
si et sans mais.

Je vous invite tous, chers fréres et soeurs, aprés avoir fait l'expérience
de la force de l'espérance, de cette « espérance qui ne décoit pas », a laisser
les paroles de Marie toucher nos cceurs, et a préter notre regard et notre
écoute a Jésus, a ce qu'il nous dira, dans la conscience et la joie d'étre des
serviteurs.

Laissons-nous soutenir par la méme foi en remplissant les jarres a ras
bord, et en apportant l'eau transformée en vin aux réalités quotidiennes que
nous vivons et partageons avec tous. Puisque beaucoup d'entre nous se
trouvent en premiére ligne dans des situations difficiles et des situations
critiques, nous reconnaissons le risque d'une foi faible, parfois méme absente,
avec les conséquences dramatiques que nous constatons alors, d'un manque
de partage du « vin » de la bonté, de I'empathie et de I'amour.

Evangile selon saint Jean 2,1-11

I Le troisiéeme jour, il y eut un mariage a Cana de Galilée. La mere de
Jésus était la. 2 Jésus aussi avait été invité au mariage avec ses
disciples. 3 Or, on manqua de vin. La mere de Jésus lui dit : « Ils n’ont
pas de vin. » 4 Jésus lui répond : « Femme, que me veux-tu ? Mon heure
n’est pas encore venue. » > Sa meére dit a ceux qui servaient : « Tout ce
qu’il vous dira, faites-le. » ® Or, il y avait la six jarres de pierre pour les
purifications rituelles des Juifs ; chacune contenait deux a trois mesures,
(c’est-a-dire environ cent litres). 7 Jésus dit a ceux qui servaient :
« Remplissez d’eau les jarres. » Et ils les remplirent jusqu’au bord. 8 Il leur
dit : « Maintenant, puisez, et portez-en au maitre du repas. » Ils lui en
porterent. ° Et celui-ci gotuta l’eau changée en vin. Il ne savait pas d’ou
venait ce vin, mais ceux qui servaient le savaient bien, eux qui avaient
puisé l’eau. Alors le maitre du repas appelle le marié 10 et lui dit : « Tout
le monde sert le bon vin en premier et, lorsque les gens ont bien bu, on
apporte le moins bon. Mais toi, tu as gardé le bon vin jusqu’a
maintenant. » 11 Tel fut le commencement des signes que Jésus accomplit.



C’était a Cana de Galilée. Il manifesta sa gloire, et ses disciples crurent
en lui.

Entrons dans le vif du passage qui a inspiré le titre de 'ETRENNE, avec
la méditation sur le premier « signe » que Jésus accomplit a Cana de Galilée,
tel que le raconte Jean (2,1-11).

Trois bréves réflexions introductives nous offrent la clé
« herméneutique » qui rend le passage significatif pour notre expérience
personnelle et communautaire.

a. Le premier signe de Jésus est un « portail d'entrée »

Lors d'une de ses audiences, le Pape Francois commente ce passage a
l'aide d'une image trés concreéte. Il dit que le premier signe de Jésus est « une
sorte de "portail d'entrée”, dans lequel sont inscrits des mots et expressions
qui éclairent le mystére tout entier du Christ et ouvrent le coeur des disciples
a la foi.»? Le premier signe de Jésus n'est pas un spectacle a admirer, mais
plutot une invitation adressée au coeur de chaque croyant. Elle appelle a des
attitudes qui assurent 1'accueil de la proposition de foi en Lui, comme évoqué
a la fin du passage : « et ses disciples crurent en lui » (v. 11). Ce premier
signe a Cana va d'emblée au coeur du message de Jésus : l'invitation a miser
notre vie sur sa parole. « Cana » est — aujourd'hui - la maison ou nous vivons,
le travail ou nous vivons notre mission, le groupe de jeunes, les enseignants,
les parents que nous accompagnons. Nous sommes les serviteurs et les
disciples des diverses expériences concrétes et quotidiennes.

Et comme a Cana, Marie continue aujourd’hui encore a avoir une
mission fondamentale et fondatrice dans ce processus. C'est elle qui, en
marchant avec nous, nous invite a faire le pas de la foi, une foi librement
assumeée pour étre d'authentiques serviteurs. Et ce méme processus, fait de
foi, de liberté et de service, est le méme que celui que Don Bosco a vécu tout
au long de sa vie. Méme Don Bosco, dés le réve des 9 ans, reconnait Marie
comme Meére et Maitresse de vie qui l'a soutenu dans sa foi, qui lui a donné le
courage d'étre un serviteur gratuit pour les jeunes dans le domaine qu'elle lui
a indiqué.

b. L'irruption définitive de Dieu dans 1I'Histoire

Le Pape Benoit XVI propose un deuxiéme point de réflexion, a partir des
paroles qui introduisent ce premier signe : « Le troisiéme jour, il y eut un
mariage a Cana de Galilée. » (v.1)

2 PAPE FRANCOIS, Audience générale, 8 juin 2016 :
https:/ /www.vatican.va/content/francesco/it/audiences /2016 /documents/pap
a-francesco 20160608 udienza-generale.html



https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html

Dans son livre Jésus de Nazareth, le Pape Benoit XVI dit que nous
sommes ici au ceeur du mystere de Dieu qui se manifeste. L'indication de l'heure
est un symbole de toute l'action de Dieu dans l'histoire. Le « troisiéme jour »
communique l'anticipation de l'accomplissement de l'histoire du salut qui
advient dans la résurrection du Christ, le troisiéme jour. Nous assistons en
ce moment précis, dit le Pape, « a lirruption définitive de Dieu sur la terre ».3
Cana est un lieu qui contient de maniére humble et cachée l'accomplissement
du projet de 1'amour de Dieu pour I'humanité. Cana est tout lieu ou nous
sommes envoyeés, en tant qu’espace ou Dieu continue de se rendre présent a
travers ceux qui écoutent sa parole, la croient et la vivent.

Cette réflexion a une portée vraiment significative pour nous. Si « Cana »
est chaque lieu ou nous vivons, alors nous sommes ceux que le Seigneur
appelle a étre signes et porteurs de son amour pour les jeunes, pour
I'humanité. Certes, « l'irruption de Dieu sur la terre » ne dépend pas de nous,
mais il nous est donné la possibilité de la faciliter comme un don librement
recu et librement accueilli. Chaque action que nous vivons de maniére
généreuse participe a ce projet de Dieu... mais méme notre résistance ou notre
rejet risque de priver les autres de ce « bon vin ».

c. Jésus inaugure une relation d'amour, une alliance de bonté et
d'abondance

Un troisiéme point introductif, également tiré du Pape Benoit XVI :
l'ambiance de la féte des noces est la dimension la plus appropriée qui
caractérise la relation de Dieu avec toute 'humanite, l'alliance nuptiale par
excellence.?

Nous nous rendons vraiment, compte que Jésus ne vient pas
simplement nous délivrer un message. A travers ce premier signe, ce que
Jésus s'appréte a inaugurer, c'est une relation d'amour, une alliance de bonté
et d'abondance. Jésus nous invite a entrer dans une relation vivante et
vivifiante. Avec lui, nous habitons un espace sacré ou, tout d'abord, nous
découvrons que nous sommes aimés. Dans cette relation d'amour, nous
sommes positivement mis au défi et encouragés a le suivre.

Reconnaissant que nous sommes toujours a la recherche de ce « bon
vin » qui ne manque jamais, il n'y a qu'un seul chemin a suivre, celui indiqué
par Marie : « Tout ce qu’il vous dira, faites-le ». Les noces, d'une part,
inaugurent une réalité nouvelle et, d'autre part, scellent 1'alliance nouvelle et
éternelle.

3 JOSEPH RATZINGER-BENOIT XVI, Jésus de Nazareth, Libreria Editrice Vaticana, Cité
du Vatican, 2007, p. 292.
4 Ibidem.



Nous pouvons dire que l'expérience de Cana est un véritable « sein
maternel » dans lequel la fidélité de Dieu vient a notre rencontre, complétant et
portant a son achévement la recherche d’amour par ’homme. Cela signifie que
lorsque le moment est venu, on répond a la proposition de Jésus en obéissant
(ob-audire), a I'écoute de la foi vécue fidélement.

Le banquet devient ainsi l'autel qui distribue abondamment le vin
nouveau de la Parole. Une distribution généreuse, fruit d'une foi vécue dans
la liberté. A l'invitation de Marie, cette vie éclairée par la Parole de Jésus est
vécue sous forme de service pour le bien de tous, avec une pleine disponibilité
du cceur.

A la lumiére du texte des noces de Cana, 'ETRENNE 2026 nous soumet
divers défis. Je suis convaincu que l'appel lancé a chaque Groupe de la
Famille Salésienne pour vivre son propre charisme trouve dans ce passage de
1'Evangile d'autres stimuli a vivre en faveur des jeunes et de tous ceux qui
partagent la mission salésienne. Non seulement cela, mais aussi pour servir
de nombreuses personnes dans différentes parties du monde a qui le Seigneur
demande d'apporter le vin de l'espérance, la joie de la communion.

1. REGARDER - Accueillir les signes des temps

Un premier appel que je vous invite a accueillir et a méditer concerne
l'attitude de Marie : la femme attentive a ce qui se passait autour d'elle.
L'Evangile nous dit simplement que « Le troisiéme jour, il y eut un mariage a
Cana de Galilée. La mére de Jésus était la. » (v.1) L'Evangile ne donne pas
d'autres informations. Mais lorsque nous écoutons ces quelques paroles et
que nous les relions a sa réaction, nous commencons a entrevoir certains
éléments significatifs du coeur de Marie.

a. Marie n'était pas une invitée « neutre »

La présence de Marie était une présence attentive et s’intéressant a tout
ce qui se passait autour d'elle. Au sens figuré mais significatif, on peut dire
que Marie a accueilli avec enthousiasme le temps et U'histoire de ceux
qui l'avaient voulue comme invitée a leur mariage. Marie pouvait
tranquillement se sentir comme une personne qui n’avait pas a intervenir,
méme si elle pressentait la triste conséquence du manque de vin. Pourtant,
elle a choisi de ne pas rester indifférente.

Voici un premier aspect sur lequel nous sommes appelés, en tant que
disciples de Jésus, a nous poser la question suivante : dans quelle mesure
nous sentons-nous interpellés par rapport aux événements de l'histoire que
nous vivons et dans les lieux que nous habitons ? Quelle position adoptons-
nous alors que nous pouvons aussi choisir de rester a distance parce que



pour certaines choses, « ce n'est pas a moi de», « ce n'est pas de ma
responsabilité » ? A la lumiére de ce que Marie a fait, face aux défis qui nous
entourent, nous nous sentons profondément et personnellement interpellés.
Dans une culture de 'anonymat et de l'indifférence, nous reconnaissons que
nous risquons nous aussi de vivre des choix sous la banniére du
« politiquement correct » !

Accueillir le temps et ’histoire comme attitude existentielle implique
certaines exigences que nous ne pouvons saisir et assumer qu’a la lumiére de
la foi au Christ.

Dans le domaine éducatif et pastoral, ce choix de Marie nous rappelle
avec force et douceur de ne pas tomber dans l'indifférence qui non seulement
justifie les choses, mais les encourage aussi passivement et indirectement.
Combien de fois ne voyons-nous pas méme des personnes dites « d'Eglise » se
replier sur leur propre bien-étre, face au sort des réfugiés, des pauvres et des
personnes vulnérables, les considérant comme une nuisance et un déchet ?

b. Les défis et les difficultés doivent étre reconnus et affrontés, et
non mis de coté

C'est ce que Marie a fait a Cana. Combien de fois ne nous arrive-t-il pas
que, face a des situations difficiles imprévues, au lieu de les affronter avec la
force de la sérénité et de la passion apostolique, nous nous en éloignions en
nous justifiant trop facilement ! Le danger est que, peu a peu, cette inertie
pastorale devienne une « culture » parmi nous aussi. Nous attendons — et nous
exigeons — que les autres fassent leur part ; peut-étre les blamons-nous, et
croyons-nous ainsi que nous anesthésions notre conscience, en feignant de
croire que nous, nous n'avons rien a offrir, ou que nous n’avons pas a nous
remettre en question.

Quand les pauvres frappent a la porte, nous n'avons pas le droit de faire
comme si de rien n'était. Pour notre pére et maitre Don Bosco, sa réponse ne
partait pas d’un calcul de moyens, mais de la disponibilité de son coeur qui
était en phase avec les jeunes de son temps. Dés le début, il a été animé par
le désir d'entrer en contact avec eux, pauvres et nécessiteux qu'ils étaient.
Gardons-nous de nous laisser entrainer dans la perspective d'une vie
consacrée et pastorale fortement influencée par une mentalité bourgeoise et
sélective. Ce n'est pas nous qui choisissons les pauvres ; les pauvres nous
sont envoyés par la Providence. Accueillir les jeunes pauvres et faire tout ce
que nous pouvons pour eux est un appel que nous devons prendre au sérieux.

c. L'histoire est I’écrin qui révéle 'action de Dieu

Une troisiéme lecon que nous tirons de laction de Marie est la
conscience que dans les petits et humbles moments, vécus avec générosité,

10



I’histoire devient un écrin qui révele ’action de Dieu. Une simple attention
maternelle — une invitation pleine de sollicitude aux serviteurs — prépare le
terrain pour l'heure de Jésus, pour son premier signe. Comme le Seigneur
nous surprend lorsque nous sommes attentifs aux détails de l'existence
humaine, surtout auprés des pauvres et des nécessiteux ! Combien de vies
n’ont-elles expérimenté le baume de la miséricorde de Dieu a travers des
gestes attentionnés d'éducateurs et éducatrices qui, avec une bonté
maternelle, ont offert un sourire, un mot d'encouragement, plutét que des
regards de condamnation ou des paroles humiliantes !

Toute l'expérience de Don Bosco nous enseigne que «la cour de
récréation », a la fois physique et métaphorique, est le lieu ou se révele la
bonté de Dieu. Nous communiquons la bonté affectueuse (« amorevolezza »)
en la vivant sereinement lorsque nous sommes présents parmi et pour les
jeunes qui se sentent alors reconnus, appréciés et aimés. Le partage se
construit dans la relation avec nos collaborateurs et collaboratrices lorsqu'ils
nous sollicitent pour «cinq minutes » d'écoute. La sagesse pastorale et
éducative se manifeste dans des gestes quotidiens, vécus avec un cceur
ouvert, disponible, attentif et affectueux.

Il convient de rappeler ici une réflexion plus actuelle que jamais offerte
par le Salésien Dominic Veliath sur le contexte de 1'Asie du Sud.> Il écrit :

« Le charisme salésien est toujours en pelerinage. Tout peélerinage
comporte un certain niveau de risque. Parfois l'on est confronté au défi
de s'aventurer sur un chemin qui peut sembler encore inexploré. C'est
dans ce contexte que chaque Salésien, y compris celui de 1'Asie du Sud,
confiant en la présence constante de I'Esprit de Dieu, enraciné dans le
charisme salésien et en communion fraternelle avec toute Ila
Congrégation Salésienne, est appelé a poursuivre son chemin avec un
peu de cette confiance qui a été décrite avec une grande acuité par le
poéte Antonio Machado dans son poéme Caminante no hay Camino :
"Toi qui marches, il n'existe pas de chemin, le chemin se fait en
marchant. " »®

5 DOMINIC VELIATH, Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context in
Journal of Salesian Studies, July-December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; cf.
https:/ /www.salesian.online /wp-
content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2 Encounter of the Salesian Charism wi
th the Southern Asian_Context-Dominic Veliathl.pdf

6 Idem, p.207. L'original est en anglais : The Salesian charism is still on a
pilgrimage. Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is
challenged to venture along what may seem as yet an uncharted course. It is in
this setting that every Salesian, including the Salesian in the South Asian context,
confident in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian
charism and in fraternal communion with the Salesian congregation at large, is

11


https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf

Marie, la femme attentive a ce qui se passait autour d'elle, nous
invite a ne pas rester distants, indifférents aux besoins de ceux que le
Seigneur nous demande d'accompagner.

d. Invitation a la réflexion

- En tant que Communautés et Groupes, demandons-nous s'il existe
des espaces et des moments ou nous réfléchissons ensemble a la
pauvreté qui nous entoure.

- Demandons-nous si notre style de vie est vraiment un témoignage
authentique pour ceux qui nous connaissent, pour ceux que nous
servons, parfois vraiment pauvres de corps et d'esprit.

- Demandons-nous si les pauvres sont des numeéros et un objet
d'idéologie et de stratégie pastorale, ou si nous sommes leurs
serviteurs avec les moyens dont nous disposons. A quel point
sommes-nous généreux avec nos « cinq poissons et deux pains » ?

2. ECOUTER - Enracinés dans la foi en Christ

Marie, attentive a ce qui se passait autour d'elle, dit aux serviteurs :
« Tout ce qu'il vous dira, faites-le. » (v.5) L'invitation est claire et simple. Mais
nous savons que c'est aussi trés difficile. I1 ne s'agit pas seulement de
reconnaitre les événements avec leurs urgences et leurs besoins, mais de les
lire a la lumiére de la foi en Christ. La plupart du temps, nous faisons bien la
lecture des événements, de maniére professionnelle et compétente, avec des
analyses généralement bien développées et précises, a un niveau — pour ainsi
dire — « horizontal ». Mais pour nous qui suivons Jésus, ce niveau — qui ne
doit jamais manquer - doit absolument étre accompagné du niveau
« vertical ». Comme il est facile pour nous, pour répondre a diverses urgences,
de nous lancer dans une activité frénétique en faveur des pauvres et des
nécessiteux et, a la longue, de finir souvent par étre aspirés dans un tourbillon
d’activisme qui ne nous laisse pas le temps de regarder les visages de ceux
que nous souhaitons servir, ou méme le visage de Celui qui nous a appelés a
les servir en Son nom !

a. Les événements doivent étre lus et vécus a la lumiére du Christ

Marie invite a une réponse qui corresponde sUrement a la difficulté
inattendue, mais avec une indication trés claire : « Tout ce qu’il vous dira,

called to continue his journey with a little of that trust which has so insightfully
been described by the poet Antonio Machado in his poem Antonio Machado in his
poem Caminante no hay Camino: “Wayfarer! There is no way. The way is made by
walking”.

12



faites-le. » L'accent principal n'est pas mis sur ce qui doit étre fait, mais sur
Celui qui dit ce qui doit étre fait | Les événements doivent étre lus et affrontés
a la lumiére du Christ. C'est une indication indispensable comme une source
d'énergie réelle pour ceux qui croient. Il existe différentes facons de répondre
ala pauvreté. Le croyant opte pour ceci : agir sur la base de la Parole de Jésus.
Pour le croyant en Christ, ce que tant de saints de la charité ont transmis par
leur vie et leur témoignage est valable. Notre pére Don Bosco lui-méme l'a
transmis de maniére claire : agir au nom de Jésus.

I1 est trés important pour nous de voir combien les premiers Salésiens
ont conservé dans leur mémoire la figure de Don Bosco, en particulier dans
ses traits spirituels et mystiques les plus profonds. Dans un article des
Constitutions Salésiennes, l'article 10, qui ouvre la section sur l'esprit
salésien, nous trouvons la synthése de cet appel que Don Bosco a vécu
authentiquement :

Article 10 :

« Don Bosco a vécu et nous a transmis, sous l'inspiration de Dieu, un
style original de vie et d’action : l'esprit salésien.

La charité pastorale en est le centre et la synthése ; elle est marquée
par le dynamisme juvénile qui se manifestait avec tant de force en notre
Fondateur et aux origines de notre Société. C’est un élan apostolique
qui nous fait chercher les ames et ne servir que Dieu seul. »

b. La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons

Dans cette dynamique, enracinée dans le Christ, se déclenche une
expérience qui nous fait progressivement révéler le dessein de Dieu. La volonté
de Dieu émerge de l'intérieur de notre collaboration aux événements que nous
vivons en Lui et a cause de Lui. Et lorsque nous sommes sincéres et que nous
agissons a partir de son regard, le Seigneur de la vie nous surprend toujours
de la maniére la plus inattendue. Croire n'est donc pas un choix qui garantit
les succes et les triomphes ; croire, c'est se confier entre ses mains, c'est
grandir dans la certitude absolue qui vient d'un coeur guidé par la Divine
Providence. Si la logique du calcul prend la place de ce choix radical, alors
tout prend une autre direction, dont nous ne connaissons pas le but. Marie
demeure le guide absolument fiable. Telle elle a été et telle elle continue d’étre.

Dans 1'épisode de 1'Evangile sur lequel nous méditons, en effet, nous ne
trouvons pas un mot de doute ou de meéfiance, ni méme simplement de
résignation de la part des serviteurs : seulement des gestes de confiance, une
confiance pleine et totale :

« Sa mere dit a ceux qui servaient : "Tout ce qu’il vous dira, faites-le."” Or,
il y avait la six jarres de pierre pour les purifications rituelles des Juifs ;

13



chacune contenait deux a trois mesures, (c’est-a-dire environ cent litres).
Jésus dit a ceux qui servaient : "Remplissez d’eau les jarres." Et ils les
remplirent jusqu’au bord. Il leur dit : "Maintenant, puisez, et portez-en au
maitre du repas." Ils lui en porterent. » (vv.5-8)

Ce sont des versets qui communiquent — dans le silence total des
protagonistes — une disponibilité, une promptitude et une générosité qui
peuvent aussi nous laisser un peu perplexes. Au contraire ! C'est la réaction
de ceux qui choisissent de miser sur la Parole entendue. C'est la position de
ceux qui croient vraiment. C'est le choix de ceux qui ne sont pas la pour poser
des questions ou, pire encore, des conditions. Voila, le serviteur fidele !

c. Un processus nourri et éclairé par la Parole

Finalement, nous saisissons un fait que nous, croyants, ne pouvons
pas ignorer : c'est un processus qui tient parce qu'il est continuellement
nourri et éclairé par la Parole. Tout interpréter a la lumiére de Dieu et
contempler sa volonté dans les événements qui se déroulent devant nous n'est
pas un fait automatique. Interpréter toute chose a la lumieére de Dieu et
contempler sa volonté dans les événements qui se déroulent devant nous n’est
pas une évidence. Cela exige un coeur a 1'écoute de la puissance de la Parole.
C'est un besoin que, dans une culture comme la nétre, ou l'efficience prime
sur l'efficacité et ou le résultat est considéré plus important que le processus,
nous risquons constamment de sous-estimer, passant directement a l'action,
méme avec les meilleures intentions. Il en résulte que le point de référence —
la Parole méditée et contemplée — s'affaiblit de plus en plus et, a la longue,
finit méme par étre considéré comme une perte de temps.

Combien de fois entendons-nous, méme dans nos communautés
religieuses, que nous n'avons pas le temps de méditer parce que nous sommes
trés occupés par des engagements pastoraux ? Et plus les engagements sont
grands, plus nous abandonnons l'amitié avec la Parole. 11 en résulte,
malheureusement, une autoréférentialité pastorale qui se renforce au nom de
l'action et des engagements pastoraux. En correspondance avec ce que le Pape
Francois a défini un jour comme la « mondanité spirituelle », nous courons
un risque trés similaire, l'impasse de la « mondanité pastorale ». C'est-a-dire
que nous faisons l'ccuvre de Dieu avec de grands efforts, mais a long terme,
nous oublions ce Dieu qui nous a initialement appelés a le servir. Quelle
tragédie quand, croyant servir Dieu a travers les pauvres, nous finissons par
justifier son inutilité méme. Nous finissons par ériger nos propres projets
pastoraux en idoles !

Je voudrais offrir ici une réflexion sur la force et la centralité de la Parole
d'une sainte de la charité que beaucoup d'entre nous ont rencontrée : Mére

14



Teresa de Calcutta. Elle a écrit a ses sceurs — et a tous les Missionnaires de la
Charité — des paroles qui sont aussi valables pour nous aujourd'hui :

«Je m’inquieéte de ce que certains d’entre vous n’aient pas encore
vraiment rencontré Jésus — seul a seul - vous et Jésus seulement. Nous
pouvons certes passer du temps a la chapelle, mais avez-vous percu —
avec les yeux de 'ame — avec quel amour il vous regarde? Avez-vous
vraiment fait connaissance avec Jésus vivant, non pas a partir de livres
mais pour l'avoir hébergé dans votre coeur ? Avez-vous entendu ses
mots d’amour ? (...) N'abandonnez jamais ce contact intime et quotidien
avec Jésus comme une personne réelle vivante, et non pas comme une
pure idée. Comment pourrions-nous passer un seul jour sans écouter
Jésus dire "Je t’aime" (...) C’est impossible ! Notre ame en a besoin
autant que notre corps a besoin de respirer. Sinon, la priére meurt et
la méditation dégéneére en simple réflexion. Jésus veut que chacun de
nous ’écoute, lui qui vous parle dans le silence du coeur. Soyez attentifs
a tout ce qui pourrait empécher ce contact personnel avec Jésus
vivant. »”

L'invitation chaleureuse de sainte Teresa de Calcutta s'adresse a tous

ceux qui veulent faire de la foi la source de leur identité et de leurs actes. Etre
croyants nous place au cceur de l'histoire afin que, en tant que protagonistes,
nous accueillions et vivions l'histoire et dans l'histoire a la lumiére du Christ.
Ce n'est qu'ainsi — alimentés et nourris par la Parole — que nous pourrons voir
avec étonnement comment la volonté de Dieu apparait plus claire a nos yeux.

d. Invitation a la réflexion

- Reconnaissons-nous combien il est facile de répondre aux besoins
des pauvres et d'offrir des processus éducatifs et pastoraux sans
une lecture humaine et spirituelle préalable de la situation ?

- En tant que Communautés et Groupes, reconnaissons-nous
l'urgence du courage de « perdre » du temps a réfléchir et a prier
avant d'agir ? La valeur des propositions réside dans les racines qui
nourrissent l'arbre afin qu'il donne des fruits bons et durables.

- Avons-nous intériorisé que le service des pauvres est une
conséquence de notre rencontre avec le Christ, parce qu'ils sont
eux-mémes ceux qui nous ramenent a Lui pour les servir encore
plus ?

7

Extrait de la lettre que Mére Teresa a écrite a toute la Famille des Missionnaires
de la Charité, pendant la Semaine Sainte de 1993 - 25 mars, voir : R.
Cantalamessa, La Troisiéme prédication de l'Avent, le 19 décembre 2003 :
« Connaissez-vous Jésus vivant ? »

15



- Reéalisons-nous constamment que le danger de la « mondanité
pastorale » finit par nourrir notre ego avec, pour conséquence, qu'au
lieu de servir les pauvres, nous finissons par nous servir des
pauvres ?

3. CHOISIR - Vivre l'appel avec liberté

L'histoire du « signe » de Cana offre des perspectives supplémentaires
qui éclairent davantage notre expérience de foi vécue, servant de guide et de
rappel pour nos cheminements éducatifs et pastoraux. Les serviteurs
écoutent, accueillent et obéissent, comme Marie le leur avait demandé. Leur
attitude et leurs choix sont comme la réalisation d'une autre déclaration de
Jésus lorsque, dans le fameux épisode de I’'Evangile de Luc, « une femme éleva
la voix au milieu de la foule pour lui dire : "Béni soit le sein qui t'a porté et le
sein qui t'a allaité!". Alors Jésus lui déclara: "Heureux plutét ceux qui
écoutent la parole de Dieu, et qui la gardent !". » (Lc 11,27-28)

Voila la clé. Il est important et crucial de se sentir partie prenante de
I'histoire humaine, en accueillant et en « lisant » les signes des temps ; il est
absolument nécessaire d'étre enraciné dans la foi en Christ. Mais la vérité de
ces deux attitudes est beaucoup plus évidente lorsque nous accueillons et
vivons la Parole. Alors se dessine le chemin d'une foi authentique, marqué par
une croissance saine et solide.

a. Une écoute libre en toute confiance

Le tournant est mis en évidence par cette écoute libre marquée par une
confiance totale. Les phrases de I'Evangile ont une charge trés forte et un sens
toujours actuel.

«Jésus dit a ceux qui servaient : "Remplissez d’eau les jarres." Et ils les
remplirent jusqu’au bord. Il leur dit : "Maintenant, puisez, et portez-en au
maitre du repas." Ils lui en portérent. » (Jn 2, 7-8)

Quand on fait confiance a Jésus, il n'y a pas de place pour autre chose.
Au contraire, la disponibilit¢é humaine devient encore plus pleine et plus
joyeuse, plus préte et plus généreuse. L'auteur de I'Evangile offre un détail
que, en tant qu'éducateurs et pasteurs, nous ne pouvons manquer de
remarquer : « Et ils remplirent [les jarres] jusqu’au bord. » (v.7) A ras bord, au-
dela de la quantité déja abondante du contenu des jarres. Il vaut la peine
d'étre généreux, toujours, d'une générosité « débordante ». Quand Jésus
appelle, on avance ainsi, en obéissant — ob-audire — librement et sans retenue,
encore et encore, comme le suggére la suite de 1'Evangile : « Il leur dit:
"Maintenant, puisez, et portez-en au maitre du repas." Ils lui en porterent. » (v.8)

16



Je crois que beaucoup d'entre nous, dans notre vie, comme enfants et
comme jeunes, mais je crois aussi comme adultes, avons eu la joie de
rencontrer des personnes qui nous rappellent la générosité de ces serviteurs.
Des gens que nous portons encore dans nos coeurs et nos esprits, non pas
tant pour les choses qu'ils ont faites, mais pour l'attitude libre et généreuse
qu'ils nous ont transmise. Ils nous ont certainement marqués, parce que leur
coeur était habité par la présence de Jésus ; ils avaient un cceur éclairé et
guidé par la Parole et nourri de 'Eucharistie.

b. Chaque action n'a de sens - logos — que dans et a partir de la
Parole — Logos

Dans les serviteurs, nous saisissons ce qui nous est demandé
aujourd'hui, si nous voulons vraiment offrir une expérience de croissance
intégrale a ceux que nous sommes appelés a servir. Nous ne serons
d'authentiques éducateurs et pasteurs que lorsque toutes nos actions
puiseront un sens (raison, motif, logos) dans et a partir de la Parole (Logos).
Ce n'est que dans une pratique de vie tissée de paroles et d'actions qui se
laissent imprégner par la Parole que nous pouvons dépasser le mur de
l'indifférence et de l'apathie si répandues aujourd'hui. Quand nous voyons
que manque le vin de l'espérance et de la vraie joie, quand nous nous sentons
impuissants face a tant de défis réels que nous rencontrons chaque jour, la
tentation est de nous défendre en prenant nos distances et en faisant le
minimum.

Mais il y a une autre option qui est évangélique et salésienne

« s'abandonner » et « faire confiance » a sa Parole... Comme nous en
témoignent les serviteurs, comme nous en témoignent Don Bosco et de
nombreux Salésiens connus, avec leurs choix concrets, toujours précédés
d'une attention précise et systématique aux sources de leur vie. C’est de cet
espace sacré et profond que tout a émané. Ils ont été des disciples et des
serviteurs qui ont fait de leur vie pour et avec les autres une expérience qui
prolongeait leur relation avec Jésus, vécue avec la force de sa Parole. Il ne
s'agissait pas d'un dévotionnisme abstrait ou d'un piétisme émotionnel, mais
d'une expression et d'une synthése de la maturité humaine et spirituelle, de
clairvoyance intelligente et sage, d'empathie humaine et d'élan mystique.
Dans leur ob-audire vécu avec une personnalité forte et déterminée, on ne voit
aucun signe de faiblesse ou de résignation passive. On peut dire qu'ils ont
vécu leur role de protagonistes dans un cadre relationnel marqué par la grace
d'unité, un cadre existentiel profondément humain et profondément divin. En
obéissant, ils n’ont pas du tout renoncé a leur personnalité, mais ils l'ont
plutot faconnée a travers cette grace. Leur confiance en la parole de Jésus,
comme celle des serviteurs, continue a nous offrir un vin nouveau qui
inaugure une vie nouvelle, pour nous comme pour nos jeunes.

17



c. Le danger d'une foi qui s'adapte a la culture dominante

Et nous reconnaissons ici l'invitation a ne pas succomber au danger
d'une foi qui s'adapte a la culture dominante. La dimension prophétique de
notre mission doit affronter un contexte comme celui d'aujourd'hui, qui « tire
vers le bas », 'immédiat, 1'utile et I'avantageux, celui qui est gratifiant ici et
maintenant, voire le plus confortable. La parole de Jésus aux serviteurs
pouvait étre « gérée » et « traitée » d'une maniére purement humaine, avec une
meéfiance trés plausible et « raisonnable ». Le résultat aurait été trés différent,
on peut facilement l'imaginer.

Combien de fois ne nous arrive-t-il pas aujourd'hui que, face a des défis
pastoraux urgents, la raison humaine prenne le dessus. Une lecture
purement horizontale, savamment construite en elle-méme, finit par
s'affaiblir, au point d'exclure une lecture fondée sur la foi des défis que nous
sommes appelés a affronter. D'une part, nous sommes conscients que les
études et les recherches sur les jeunes nous invitent a écouter leur quéte de
sens, mais d'autre part — a cette prise de conscience qui demande une réponse
prophétique — nous nous limitons a donner soit une réponse purement
horizontale, répondant peut-étre seulement a un besoin plutét qu'a la
question implicite du sens.

On a l'impression que nous projetons parfois nos peurs sur les jeunes,
parce que cela nous met mal a l'aise pour les affronter et les surmonter, cela
nous fait sortir de nos zones de confort. En restant du co6té purement humain
et rationnel, ou de la culture dominante, nous nous sentons superficiellement
justifiés, tandis que nos jeunes continuent de crier dans le désert.

En lisant l'histoire des débuts au Valdocco, dans la maison Pinardi a
partir de 1847, nous voyons que Don Bosco offre aux jeunes des expériences
fortes et solides. Il cherchait des jeunes pauvres et sans abri pour leur donner
le strict nécessaire : nourriture, logement, éducation. Mais dés le début, Don
Bosco était conscient qu'il était nécessaire de faire des propositions que nous
appelons aujourd'hui « intégrales ». Pietro Braido écrit :

« Humble dés les origines, la premiére institution de Don Bosco s'est
développée lentement, mais avec une vigueur et une notoriété
croissantes, comme la graine de moutarde de I’Evangile. Mais c'est
grace a un opérateur d'une telle force intérieure, d'une foi humaine et
chrétienne aussi solide, d'une capacité d'implication et de rayonnement
si marquée, qu'il a fini par donner des images de lui-méme beaucoup
plus dilatées que la réalité. La méme chose se produirait a l'avenir. »8

8 PIETRO BRAIDO, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle liberta, (LAS — Roma
2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di Don Bosco educatore (1846-1850), p.216.

18



« Cependant, il ne s'efforcait pas uniquement de faire de la publicité.
Dans ses efforts pour revitaliser et renforcer la vie religieuse, morale et,
par conséquent, civique des jeunes, en particulier ceux de la classe
ouvriere — les "jeunes artisans pauvres" —, il savait aussi recourir a des
moyens puissants, tels que les exercices spirituels. Déja en 1847, il
avait fait une premiére expérience pour les "oratoriens" (...) Plus
sturement, Don Bosco lui-méme atteste la répétition d'une expérience
similaire en 1848. Il s’était agi, pour un bon pourcentage de la
cinquantaine de participants, du séjour jour et nuit dans les locaux de
I'Oratoire, rendu possible par la mise a disposition de toute la maison
Pinardi. »°

Pour que notre réponse soit pleine de foi en la parole de Jésus, nous
devons, sans tarder, accueillir cette invitation avec une grande disponibilité,
a la fois envers Celui qui nous appelle et en réponse a ceux qui attendent. Nos
tergiversations, nos hésitations ne doivent pas avoir le dernier mot.

d. Invitation a la réflexion
- Efforcons-nous de faire en sorte que notre vie de foi prenne la forme
d’une relation empreinte de liberté et d’abandon confiant.

- Examinons nos consciences pour voir si nos motivations sont
enracinées dans la Parole (Logos) et se nourrissent d’elle, libres de
motivations autoréférentielles.

- Développons toujours nos capacités intellectuelles a la lumieére de
la sagesse de Dieu. Que notre intelligence n'obscurcisse ni
n'affaiblisse la voix prophétique de la Bonne Nouvelle.

4. AGIR - Servir avec une générosité totale

Les noces de Cana ont été une « féte » enrichie par la réponse confiante
et généreuse des serviteurs a l'invitation de Marie a faire ce que Jésus leur
avait dit de faire. Lorsque le service est marqué par un don généreux de soi,
une générosité enracinée dans la foi, le résultat est un don pour tous. Nous
pouvons le voir dans les différents processus éducatifs et pastoraux menés
par des personnes dévouées a la mission, par des collaborateurs qui se
sentent partie intégrante du charisme et du projet pastoral salésiens. Don de
soi et appartenance constituent une véritable et réelle acceptation de la
vocation, sa réalisation, et non un simple appendice. En fin de compte, ce
sont ces choix fondamentaux qui donnent vie a tout parcours de croissance

9 Idem., p. 223.

19



intégrale des jeunes. Ce sont des options qui en conditionnent positivement
le résultat.

a. Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ

Il n'y a pas de liberté plus authentique et plus vraie que celle qui émane
de cette relation avec Lui. La joie du serviteur libre découle d'un coeur qui a
déja trouvé le centre de sa propre identité. Le serviteur qui se nourrit de la
source qui est le Christ n'a pas d'autres intentions ou motivations. Il vit bien
son service sans avoir besoin de rechercher des gratifications personnelles
venant de l'extérieur. Son cceur est déja plein de Celui qui 1'a appelé et envoye,
et cela suffit pour le faire avancer.

Son don de soi est donc limpide, et c'est pourquoi il communique a
l'extérieur ce sentiment de liberté intérieure. C'est de la que vient la joie
véritable que chaque authentique serviteur des jeunes porte en lui. Nous
sommes les porteurs du bon vin, nous sommes « signes et porteurs de 'amour
de Dieu pour les jeunes, spécialement les plus pauvres » (C 2), non pas parce
que nous aurions produit ce vin nous-mémes, mais parce que nous croyons
qu'il nous a été donné gratuitement. Il nous est seulement demandé de ne
pas le garder comme propriété personnelle, mais de le distribuer
généreusement. La joie que nous communiquons lorsque nous sommes
enracinés en Christ est une joie qui nous est donnée en abondance, mais avec
la promesse que cette joie devient pleine lorsque nous la partageons. La
promesse de Jésus lors de la derniére Céne continue de nous soutenir dans
ce service :

« Comme le Pére m'a aimé, moi aussi je vous ai aimés. Demeurez dans
mon amour. Si vous gardez mes commandements, vous demeurerez
dans mon amour, comme moi, j'ai gardé les commandements de mon
Pére et je demeure dans son amour. Je vous ai dit cela pour que ma joie
soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn 15, 9-11)

Au cours de ces derniers mois du Jubilé de 1'Année Sainte 2025,
beaucoup d'entre nous ont vécu ou suivi de prés l'expérience du Jubilé des
Jeunes, entre fin juillet et début aout. Il est frappant de rappeler ici les paroles
que saint Jean-Paul II a écrites dans sa Lettre Apostolique Novo Millennio
Ineunte, a la fin de 1'Année Sainte 2000, ou 1'on trouve un commentaire sur le
Jubilé des Jeunes de cette année-la, 1'an 2000. Ce sont des paroles qui
respirent la joie. Elles semblent avoir été écrites pour nous aujourd'hui, nous
qui avons affaire a des jeunes nés au tournant du millénaire :

« Le Christ n'est-il pas le secret de la vraie liberté et de la joie profonde
du coeur ? Le Christ n'est-il pas 1'ami supréme et en méme temps
I'éducateur de toute amitié authentique ? Si le Christ est présenté aux
jeunes avec son vrai visage, ils le voient comme une réponse

20



convaincante et ils sont capables de recevoir son message, méme s'il est
exigeant et marqué par la Croix. C'est pourquoi, me laissant prendre
par leur enthousiasme, je n'ai pas hésité a leur demander un choix
radical de foi et de vie, leur indiquant une tache merveilleuse : se faire
les "veilleurs du matin" (cf. Is 21,11-12) en cette aurore du nouveau
millénaire. » (NMI n. 9)10

Oui, les jeunes sont encore a la recherche de ceux qui ont le courage et
la conviction de la foi dans le Christ. Les recherches ne manquent pas de la
part des jeunes. Nous avons besoin de personnes, d'adultes dans la foi, préts
a présenter le visage de Jésus, comme serviteurs et pélerins. Nous avons
besoin d'éducateurs et de pasteurs qui soient préts a écouter et a vivre la
Bonne Nouvelle.

b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes

Par ce service convaincu et joyeux, nous, éducateurs et pasteurs, nous
devenons des coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes. Comme
Marie, nous aussi, nous avons fait le choix de ne pas nous tenir a 1'écart de
ce qui se passe autour de nous. Nous avons choisi de faire partie de l'histoire
des jeunes, parce que nous sommes convaincus que ces jeunes, aujourd'hui
plus que jamais, portent dans leur coeur la question : « Seigneur, ou
demeures-tu ? » (Jn 1,38). Ils le cherchent, peut-étre méme sans le savoir. Ils
n'ont pas le vocabulaire pour le dire, mais ils ont cette soif profonde qui ne
laisse pas leur coeur en paix. Si le bon langage manque, le coeur inquiet ne
manque certainement pas.

Combien grande est notre responsabilité, nous qui avons rencontré
Jésus, qui nous arrétons souvent avec Jésus, chaque jour | Mais ce n'est que
lorsque nous vivons cette rencontre avec fidélité et cohérence que nous
sommes capables de comprendre et de saisir la demande silencieuse des
jeunes. Dans cette logique d'un « silence qui interpelle de maniére
assourdissante », les éducateurs et pasteurs véritables communiquent par
leur témoignage et leur fidélité cette étincelle qui, seule, sait enflammer les
coeurs. Le « talent » de la Bonne Nouvelle nous a été confié. Malheur a nous si
nous le négligeons, ou, pire encore, si nous l'enterrons.

Au cours de sa vie, courte mais intense, Simone Weil (1909-1943) —
philosophe, militante politique et mystique francaise, femme désespérément
en recherche — a profondément marqué la pensée philosophique francaise du
XXeéme sigcle. A un certain moment de sa vie, elle entre en contact avec le Pére

10 SAINT JEAN-PAUL II, Lettre Apostolique Novo Millennio Ineunte [Au début du
nouveau millénaire|, 6 janvier 2001.

21



Joseph-Marie Perrin, Dominicain. De cette expérience, elle écrit dans son
journal :

« Ce n'est pas par la maniére dont un homme parle de Dieu, mais par
la maniére dont il parle des choses terrestres que l'on peut le mieux
discerner si son ame a séjourné dans le feu de I'amour de Dieu. »!!

C'est une phrase lapidaire qui s'inscrit trés bien dans nos contextes
éducatifs et pastoraux. La plupart du temps, nos rencontres avec les jeunes
et avec tous ceux que le Seigneur nous fait rencontrer sont faites de simples
contacts humains, de disponibilité généreuse sur les besoins et les thémes
immeédiats. Et pourtant, cet espace d'humanité limpide devient un lieu de
révélation de I'amour de Dieu : dans ces moments-la, nous occupons une
« terre sainte » qu'il ne faut pas piétiner. Dans les cours de récréation du
monde, notre présence n'est pas seulement physique, mais porte tout ce que
notre coeur contient. Méme en parlant de « choses terrestres », sans le savoir
nous communiquons « qui » ou « ce que » dans nos coeurs nous avons accueilli
et hébergé. Dans ces moments tout simples, notre présence, porteuse d'un
coeur bien disposé, facilite étonnamment le dévoilement du plan de Dieu pour
chaque jeune que nous rencontrons. Heureux sommes-nous si nous en
sommes continuellement conscients. Heureux les jeunes qui rencontrent ces
serviteurs fideles, généreux et pleins d’une joie véritable et authentique.

c. L'audace de la foi

Enfin, nous ne devons avoir ni peur ni honte : encourageons a titre
personnel et communautaire, 'audace de la foi. Il ne s'agit pas d'une attitude
qui défie le monde, encore moins d'un fondamentalisme absurde. C'est plutot
un choix qui nous enracine dans le Christ et qui nous ouvre ainsi au monde.
Il ne s'agit pas de s'opposer, mais de favoriser des espaces de fraternité, de
promouvoir une culture du dialogue et de vivre des relations empreintes de
compassion et d'empathie.

Dans un passage de 1'Encyclique Lumen Fidei [La Lumieére de la Foi — 29
juin 2013], le Pape Francois insiste sur le potentiel d'une foi qui ne vise pas a
conqueérir mais a collaborer pour le bien commun. En tant que porteurs d'un
charisme qui éduque et évangeélise, la réflexion du Pape nous éclaire et nous
pousse a aller de l'avant.

« La foi n’éloigne pas du monde et ne reste pas étrangére a I'engagement
concret de nos contemporains. Sans un amour digne de confiance, rien
ne pourrait tenir les hommes vraiment unis entre eux. Leur unité ne
serait concevable que fondée uniquement sur ['utilité, sur la

11 SIMONE WEIL, Carnet de notes IV, pp. 182-183.

22



composition des intéréts, sur la peur, mais non pas sur le bien de vivre
ensemble, ni sur la joie que la simple présence de l'autre peut susciter. »
(n. 51)

Le Pape rappelle ensuite que cette position devient un don inestimable
pour ses conséquences sociales. Ce rappel pour nous, Groupes de la Famille
Salésienne, est crucial parce qu'il nous met en garde contre le danger de
considérer la « foi » comme une « propriété privée », que nous posséderions en
opposition aux autres. Ce n'est pas cela, le sens de l'appel. Le contexte de la
féte de Cana nous rappelle que le vin est pour tous, méme pour ceux qui ont
mal calculé, méme pour ceux qui se sont faufilés dans la féte, et méme pour
les mendiants de passage. La foi au Christ, comme le vin nouveau, inaugure
la féte de l'alliance. Voici les paroles du Pape Francois :

« La foi fait comprendre la structuration des relations humaines, parce
qu’elle en percoit le fondement ultime et le destin définitif en Dieu,
dans son amour, et elle éclaire ainsi ’art de I’édification, en devenant
un service du bien commun. Oui, la foi est un bien pour tous, elle est
un bien commun, sa lumiére n’éclaire pas seulement l'intérieur de
I’Eglise et ne sert pas seulement a construire une cité éternelle dans
l'au-dela; elle nous aide aussi a édifier nos sociétés, afin que nous
marchions vers un avenir plein d’espérance. » (n.51)

L'audace de la foi est une confirmation que nous devons prendre au
sérieux l'appel a étre coopérateurs du projet de Dieu pour les jeunes. Don
Bosco a vécu cet appel avec une conscience extraordinaire et en a fait un
systéme, un projet, une expérience familiale. Et cette audace lui faisait dire
(et vivre) : « Chaque fois qu’il s’agit du bien de la jeunesse en péril ou de gagner
des ames a Dieu, je cours en avant jusqu’a la témeérité. »!2

Nous vivons l'audace de la foi pour favoriser un avenir marqué par
l'espérance ; 1'audace de la foi qui trouve ses racines dans le coeur de
I'éducateur, du pasteur qui ne cesse d'aimer, d'espérer, d'aimer son troupeau.

d. Invitation a la réflexion
- Nous n’avons pas peur de nous demander, personnellement et en
toute sincérité, si nous servons vraiment les jeunes ou si nous les
utilisons a des fins personnelles.

- Appelés en communauté a éduquer avec le coeur du Bon Pasteur,
nous nous efforcons de trouver des moments qui renforcent en nous
la conscience que notre présence et notre contribution sont

12 Lettre a M. CARLO VESPIGNANI, 11 avril 1877, in FRANCESCO MOTTO (éd.), GIOVANNI
Bosco, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Rome 2012, p.344. Cf. aussi
Constitutions Salésiennes, art. 19.

23



destinées a favoriser la découverte du projet de Dieu pour chaque
jeune.

- En me rappelant la phrase de Simone Weil, mon ame séjourne-t-elle
« dans le feu de I'amour de Dieu » ? Si je ne séjourne pas dans cette
fournaise de l'amour de Dieu, peu importe ou se trouve l'alternative,
ou je décide d’habiter !

5. 150 ans - Salésiens Coopérateurs : le réve prophétique de
Don Bosco continue

Je vous invite a considérer le 150¢me anniversaire de la fondation des
Salésiens Coopérateurs comme une expérience qui prolonge les paroles de
Marie aux serviteurs : « Tout ce qu'il vous dira, faites-le. »

Les réflexions menées jusqu'a présent, on peut les voir actualisées dans
le projet que Don Bosco a muri dés le début de sa mission au Valdocco.

1. Le coeur de Don Bosco était un coeur ouvert a l'accueil des signes des
temps, avec ses défis et ses opportunités.

2. Des le début, ce fut un chemin enraciné dans la foi en Christ, et cette
expérience personnelle n'a eu son point de départ que dans le Christ.

3. La proposition qu’il murissait visait a offrir aux jeunes et a ses
premiers collaborateurs un appel a découvrir et vivre leur propre projet
de vie en toute liberté.

4. Dans un environnement non pollué et saint, ou la raison (caractére
raisonnable) et la foi (religion) se nourrissaient mutuellement dans un
contexte de bonté affectueuse (« amorevolezza »), ce chemin avait pour
seul but de servir les jeunes avec une totale générosité et de les aimer
inconditionnellement.

Au cours des derniéres décennies, nous avons eu diverses occasions et
moments de réflexion qui nous aident a contempler 1'expérience des Salésiens
Coopérateurs a la lumiére du charisme salésien. Je veux parler de trois
sources qui, au cours de cette année, pourraient nourrir autant de moments
d'étude et de réflexion que de recherche de propositions pastorales nouvelles
et créatives.

24



Le P. Pietro Braido consacre plusieurs pages aux Salésiens
Coopérateurs.!3 Je veux juste mentionner ici quelques pistes pour une vision
d'ensemble qui nous offre une mémoire projetée au-dela du contexte
historique et temporel immédiat. Si nous nous souvenons bien des choix de
Don Bosco, nous nous rendons compte que le théme de 'ETRENNE 2026 est
en parfaite harmonie avec son action, car il a toujours été attentif et obéissant
a la direction du souffle de 'Esprit de Dieu.

L'idée de Don Bosco était de créer une véritable force missionnaire
organisée, une « armée potentiellement illimitée de personnes, hommes et
femmes ». La caractéristique révolutionnaire était que ces membres
partageraient la mission salésienne tout en restant dans le monde, sans
I'obligation des voeux religieux (pauvreté, chasteté, obéissance) ou de la vie
communautaire typique des religieux. Ils ont été appelés a vivre une foi
« évangélisatrice et civilisatrice » dans leur contexte quotidien.

Depuis les débuts de 1'Oratoire, Don Bosco a toujours pu compter sur
la collaboration de prétres et de laics. La vraie nouveauté a été de donner a
cette collaboration une forme officielle et structurée : une Association ou une
Union ecclésiale. Cette entité serait formellement « agrégée » a la Société
Salésienne, créant ainsi un lien spirituel et juridique reconnu.

L'idée n'est pas tombée du ciel. Déja dans les ébauches des
Constitutions Salésiennes des années 60, Don Bosco avait prévu un chapitre
sur les « Membres Extérieurs ». Bien que cette proposition ait d'abord été
rejetée par les Autorités Vaticanes, Don Bosco n'a pas baissé les bras. Il
voulait transformer un réseau d'aide spontanée et informelle en une Famille
spirituelle reconnue, avec une identité précise et un roéle actif dans la mission
salésienne.

« Dans l'Introduction de 1854 au Plan de Reéeglement de ['Oratoire
masculin de Saint-Francois de Sales, Don Bosco exprime l'espoir que le
Réglement puisse "servir de norme (...) pour administrer cette partie du
ministére sacré, et de guide pour les personnes ecclésiastiques et
séculiéres qui y consacrent en grand nombre leurs efforts avec une
sollicitude charitable." Effectivement, il y avait eu une foule de
collaborateurs ecclésiastiques et laics, dont il aimait se souvenir. »
(Braido, 174)

La vision originale de Don Bosco nous interpelle a nouveau, parce
qu'elle nous invite a renouveler aujourd'hui ce méme esprit apostolique qu'il

13 PIETRO BRAIDO, Don Bosco prétre des jeunes au siecle de la liberté. Vol. 2, LAS 2009.
Je suggeére de lire le chapitre vingt-deux, Un projet de solidarité catholique dans la
mission parmi les jeunes ( 1873-1877), pp. 173-205.

25



a révé comme base et fondement. Pour Don Bosco, la figure du Salésien
Coopérateur était comme une figure aux multiples facettes avec une identité
et une mission bien précises.

Son identité était celle d'un Salésien dans le monde : un chrétien (laic,
prétre, homme ou femme) qui vit l'esprit salésien dans sa propre condition de
vie, en famille et dans la société. Il n'est pas religieux, mais il partage avec les
religieux salésiens le méme coeur et la méme passion pour le salut des jeunes.

Sa mission avait un double but : la sanctification personnelle (« se faire
du bien a soi-méme » : c'est-a-dire étre appelé a vivre une vie chrétienne
exemplaire, avec un style de vie simple et vertueux, presque comme s'il était
« en Congrégation »). Puis le salut des autres, l'action apostolique, dans le but
d'un engagement actif envers le prochain, avec un accent particulier sur les
« jeunes en difficulté ».

Don Bosco, avec un grand esprit pratique, a établi que ceux qui ne
pouvaient pas réaliser ces ceuvres directement (« par eux-mémes ») pouvaient
néanmoins contribuer en soutenant ceux qui les accomplissaient (« par
l'intermédiaire d'autres »). Ce principe rendait 'expérience accessible a tous,
indépendamment de leur age, de leur état de santé ou de leurs ressources
économiques.

Le P. Egidio Vigano, dans sa lettre L'Association des Salésiens
Coopérateurs,'* a l'occasion de la promulgation solennelle du nouveau
Reglement de Vie Apostolique de 1'Association des Salésiens Coopérateurs, 1986,
a écrit que ce nouveau Reglement n'était pas une simple mise a jour normative,
mais un événement de portée historique qui a achevé le renouveau
postconciliaire de toute la Famille Salésienne. Le P. Vigano écrit que si « Don
Bosco n'a pas estimé que sa mission de Fondateur fat achevée, quelque
longue et tourmentée qu'elle ait été, avant d'avoir donné une structure solide
et son identité a cette Association », ce processus de renouveau s'inscrit dans
la continuité de l'expérience vécue jusqu'alors qui « était déja présente, comme
en germe, dés le début de 1'ccuvre des Oratoires. »

I1 ajoute également que le charisme salésien a en lui-méme une « vitalité
ductile » qui lui permet de s'adapter a son temps sans perdre sa propre essence.
Don Bosco était parti de l'intuition fondamentale de la mission des jeunes et de
l'urgence d'avoir des collaborateurs permanents. Ce n'est qu'apres plus de trente
ans de discernement, de 1841 a 1876, qu'il a pu donner une forme définitive a
son projet, passant d'une dimension diocésaine a une vocation universelle.

14 EGIDIO VIGANO, L'Association des Salésiens Coopérateurs, Lettre publiée dans
ACG 318, 1986.

26



Enfin, le P. Pascual Chavez, dans un article sur Le Coopérateur dans
l'esprit de Don Bosco,'> commente « Le Projet de Vie Apostolique : chemin de
fidélité au charisme de Don Bosco », en insistant sur l'intuition originelle de
Don Bosco et en rappelant la fameuse phrase : « J'ai toujours eu besoin de
tout le monde ! ». Dans cette expression, nous trouvons une syntheése
compléte de sa vision, qui ne se réduit pas a voir les Coopérateurs comme de
simples aides, mais comme des protagonistes essentiels d'un vaste réseau de
collaboration qui a, en fait, rendu possible la diffusion mondiale de 1'CEuvre
salésienne.

Le P. Chavez écrit que l'identité du Coopérateur, selon Don Bosco,
s'articule en trois dimensions fondamentales : premiérement, c’est un
chrétien catholique ; deuxiémement, il a une vocation laique ; troisi¢mement,
il est Salésien dans le monde, rappelant ainsi la conférence de Don Bosco en
1885. Au cours de cette conférence, Don Bosco disait :

« Que signifie étre Coopérateur Salésien ? Etre Coopérateur Salésien
veut dire participer avec d’autres au soutien d'une CEuvre fondée sous
les auspices de saint Francois de Sales, dont le but est d'aider la Sainte
Eglise dans ses besoins les plus urgents. Cela veut dire participer a la
promotion d'une ceuvre trés recommandée par le Saint-Pére parce
qu'elle éduque les jeunes gens a la vertu, a retrouver le chemin de
I'église-sanctuaire, parce que son but principal est d'instruire la
jeunesse devenue aujourd’hui la cible des méchants, et parce qu'elle
promeut dans le monde, dans les colléges, les pensionnats, les oratoires
festifs, les familles, parce qu’elle promeut - dis-je — l'amour de la
religion, les bonnes moeurs, la priére, la fréquentation des Sacrements
et ainsi de suite. »16

A la lumiére de cette vision de Don Bosco, le Projet de Vie Apostolique
(PVA) trace le chemin pour devenir un témoignage authentique du projet de
Dieu pour la croissance intégrale des jeunes. Ce chemin devient réel lorsque
les Salésiens Coopérateurs s'engagent a :

a. Assurer l'identité de 1'Association a travers une fidélité dynamique qui
fait toujours référence a lintuition et a la motivation originale du
Fondateur. L’étude et la réflexion sur le charisme seront une source
nourrissant continuellement la compréhension et le vécu de ’appel.

b. Renforcer l'unité des membres dans leur diversité. Que la richesse de la
provenance et la variété des dons de chaque membre, et la situation

15 https:/ /www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-bosco
16 Bulletin Salésien, Juillet 1885, An IX. n. 7 voir :
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection /bolletin /document/HAS
Hf4b23f9c8aecedeefebb44e;isessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA

27


https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA

personnelle de chacun soient l'occasion de créer des espaces de
convergence, de partage et d'habiter de nouveaux espaces d'action.

c. Enfin, promouvoir la vitalit¢é missionnaire de chaque Coopérateur.
L'appel a nous sentir « comme Don Bosco » signifie étre guidé par un
cceur prét a « sortir », un coeur qui se sent envoyé, un coeur
missionnaire. Cette conviction permet de surmonter le danger d'une
fermeture qui finit par faire perdre le feu de l'appel.

Avec ces propositions du P. Pascual Chavez, il convient de réitérer son
invitation afin que nous ne perdions pas cette fraicheur que Don Bosco nous
a communiquée et qu’aujourd’hui il nous appartient de ne pas perdre, de ne
pas affaiblir. Son projet conserve toute sa valeur aujourd'hui encore dans la
mesure ou chaque Salésien Coopérateur s'efforce d'étre, avant tout, une
personne dévouée au bien commun dans les domaines politique, social et
humanitaire. Dans cette perspective, l'attention particuliére portée aux
pauvres et aux exclus devient le moteur de l'action pastorale. Troisiemement,
l'engagement envers une communauté de croyants est réaffirmé, en
soutenant la vitalité de 1'Eglise a travers un esprit de service authentique,
véritable et désintéressé. Enfin, l'invitation a se former continuellement afin
que le témoignage, dans son ensemble et partout, soit nourri par cette
spiritualité laique qui faconne la vie évangélique, une vie porteuse de la Bonne
Nouvelle, levain dans la société.

6. Quelques propositions pastorales

Dans cette derniére partie, je voudrais présenter quelques propositions
pastorales qui peuvent étre étudiées et discutées au sein des différents
Groupes de la Famille Salésienne. Ce sont des propositions qui découlent des
différentes considérations exposées jusqu'a présent et qui sont intimement
liées a la Parole de Dieu qui nous a accompagnés dans cette ETRENNE 2026.
Le souhait, pour moi et pour chaque membre de la Famille Salésienne, est de
toujours mettre devant nous la force et la lumiére de la Parole. Nous appuyant
sur cette énergie, nous demandons a 1I'Esprit de Dieu de nous donner le
courage et la détermination de vivre le message de Jésus avec foi et, en le
vivant, d'apporter le « vin de l'espérance » aux jeunes.

1. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une pédagogie de 1'écoute
personnelle

Les paroles de Marie aux serviteurs de Cana se présentent comme une
véritable méthode éducative. Marie nous invite a une écoute personnelle qui

28



conduit de I'individualisme indifférent a I'autonomie responsable et solidaire, du
conformisme extérieur stérile a la conversion du ceeur.

Eduquons les jeunes a I'écoute personnelle de la Parole de Dieu vers une
foi adulte et consciente.

Favorisons le discernement au niveau personnel et communautaire, de
groupes et d’assemblées.

2. Marie a Cana : éducatrice de la liberté authentique

Marie ne force pas les serviteurs, mais les oriente vers Celui qui peut

transformer leur vie. Elle est le modéle de tout éducateur authentique dans la
foi : ne pas imposer, mais proposer ; ne pas contraindre, mais accompagner ; ne
pas prendre la place d’'un autre, mais le rendre capable de tenir sa place.

Grandissons comme éducateurs qui aident les jeunes a se poser les
bonnes questions, en évitant le danger de donner des réponses toutes
faites.

Prenons conscience que faire autorité vient d'un témoignage cohérent et
authentique, et non d'un autoritarisme étouffant.

Acceptons qu’éduquer a la liberté, c'est aussi anticiper le risque du « non »,
d'une réponse négative, d'un rejet, et que, dans tous les cas, il est toujours
nécessaire de respecter les choix des jeunes dans un cheminement
progressif de croissance.

3. L'art de lire les signes des temps avec les jeunes

Une pastorale incarnée sait lire la réalité des jeunes sans préjugés ni

nostalgie du passé. Les jeunes vivent dans un monde complexe, traversé par des
défis sans précédent : la révolution numeérique, l'incertitude de l'avenir, la crise
des institutions traditionnelles, les nouvelles formes de pauvreté existentielle.

Ecoutons avec empathie : avant de juger, essayons de comprendre le
monde des jeunes de l'intérieur.

Faisons une lecture de sagesse : voyons dans les changements culturels
non seulement des menaces, mais aussi des opportunités pour I'annonce.

Favorisons la conversation dans ’Esprit : nous vivons la « synodalité » de
maniere claire lorsque nous impliquons les jeunes eux-mémes dans
I’écoute mutuelle, dans 'analyse de leur réalité et dans la formulation de
nouvelles propositions.

Avec un regard de foi, reconnaissons l’action de Dieu méme dans les
situations apparemment les plus éloignées de I’Evangile.

29



4. Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle

L'un des points les plus délicats de la Pastorale Salésienne des Jeunes

aujourd'hui réside dans la relation entre la foi et la liberté. Seule 1'« écoute libre »
nous permet de faire I'expérience de la force libératrice de 1'Evangile.

Offrons aux jeunes des espaces et des expériences basés sur un
christianisme courageux et sans peur, une proposition de vie chrétienne
simple et crédible.

Orientons vers l'action : chaque action et chaque proposition concrétes
doivent étre vécues et guidées par la Parole afin de devenir signes d'une
spiritualité intégrale. Le service apparait alors comme l'expression
naturelle d'une foi mure et d'une liberté authentique.

5.Le 150¢me anniversaire des Salésiens Coopérateurs : un modéle
pour aujourd'hui

La commémoration du 150me anniversaire des Salésiens Coopérateurs

offre a la mission salésienne une occasion unique : le réve de Don Bosco d'un
« grand Mouvement de personnes » engagé pour le bien des jeunes.

Protagonisme des jeunes : les jeunes ne sont pas seulement des
destinataires de l'action pastorale, mais des sujets actifs. Comme les
premiers Coopérateurs depuis le début, les jeunes ont partage le réve de
Don Bosco. Il doit en étre de méme pour les jeunes d'aujourd'hui : ils sont
appelés a étre protagonistes de I'évangélisation, de maniére plus explicite
que ceux de leur age.

Alliances éducatives : la mission salésienne ne peut pas étre l'ccuvre
d'individus, mais nécessite des réseaux de collaboration entre familles,
communautés chrétiennes, écoles, associations, monde du travail. Les
Salésiens Coopérateurs d'hier et d'aujourd’hui représentent cet esprit
d'alliance pastorale.

Dimension missionnaire : le charisme salésien est intrinséquement
missionnaire. Tout choix pastoral ne peut se limiter a la préservation de
l'existant, mais doit s'ouvrir aux périphéries, aux nouvelles formes de
pauvreté, aux jeunes les plus éloignés.

Un sécularisme fécond : les Salésiens Coopérateurs témoignent de la
beauté de la vocation laique dans I'Eglise. Cela signifie valoriser et prendre
au sérieux le role spécifique des laics dans l'éducation a la foi, en
respectant et en promouvant leur compétence et leur autonomie.

30



Conclusion

L’ETRENNE 2026 offre a la Famille Salésienne un programme a la fois
exigeant et fascinant. A une époque ou les jeunes sont souvent décrits
uniquement en fonction de leurs problémes ou de leurs fragilités, la proposition
salésienne les regarde avec les yeux de la foi : lorsqu'ils rencontrent des
propositions crédibles et des témoins faisant autorité, les jeunes se montrent
porteurs sinceéres de dons spécifiques, vraiment capables d'une écoute
authentique, préts a faire des choix généreux.

Comme Marie a Cana, nous, éducateurs et éducatrices dans la foi,
sommes appelés a témoigner du Christ aux jeunes, non pas comme « objet »
mais comme relation libératrice, a proposer la vie chrétienne non pas comme
des régles a suivre, mais comme plénitude de vie offerte gratuitement. « Tout ce
qu'il vous dira, faites-le » n'est pas une invitation a l'obéissance aveugle, mais a
la liberté responsable communiquée par ceux qui ont déja rencontré et
expérimenté 'Amour, et qui veulent le partager parce que la vraie vie est en eux.

Je termine par une réflexion de Romano Guardini.!? Il affirme que « notre
foi est une "foi contestée", qui doit continuellement vérifier ses fondements, et
peut-étre se débarrasser de la diversité et de la beauté pour ne s'attacher qu'a
l'essentiel ». Cela signifie que lorsque surgissent le doute ou le
découragement, qui nous assaillent souvent dans notre mission, nous
réalisons que la vraie foi est celle « qui se léve a nouveau contre le doute. [...]
Cette forme caractéristique de la foi que (saint John Henry) Newman a bien
décrite lorsqu'il a affirmé que "croire" signifie "€tre capable de supporter le
doute". »

Le vin nouveau des noces de Cana, qui symbolise la nouveauté promue
par ceux qui croient, nous l'apportons avec joie et espérance aussi et surtout au
milieu des défis et des difficultés, des doutes et des incertitudes. Tant dans
1'Eglise que dans la société, les jeunes que nous accompagnons sont porteurs
d'une soif de vie authentique. Ils cherchent a rencontrer des croyants qui
communiquent une proposition chrétienne crédible, et c'est pour cette raison
qu'ils sont crus par eux. C'est le défi que 'TETRENNE 2026 confie a nous tous,
dans la Famille Salésienne, qui avons a coeur les nouvelles générations.

Le réve de Don Bosco se poursuit chaque fois qu'un jeune découvre chez
les éducateurs et les pasteurs qu'il rencontre non pas une limite a sa liberté,
mais le chemin pour devenir pleinement lui-méme, un croyant qui vit sa foi au

17 ROMANO GUARDINI, Sorge um dem Menschen Bd. I, Werkbund, Wirzburg 1962, tr.
it. par Albino Babolin, Ansia per 'uomo, Vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130.
(En francais : De la mélancolie, Editions du Seuil ).

31



service de ses fréres. C'est la « bonne nouvelle » que la mission salésienne est
appelée a annoncer : I'audace de la foi et la joie du partage.

C’est 'TETRENNE que je vous offre avec joie et émotion, et que je m'engage
a vivre en premier.

32



